
 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

48 

Szücs Balázs* 
„CSAK KÖRÜLUDVAROLJÁK, MIKÉNT EGY LEÁNYZÓT” 
GEORG SIMMEL PÉNZFILOZÓFIÁJA KÉT MATERIALISTA PÉNZEL-
MÉLET TÜKRÉBEN 
 
Abstract 
 
Georg Simmel’s Philosophy of Money in the Mirror of Two Materialist Theories of Money 
 
Georg Simmel undertook a sociological and philosophical elaboration of a major topic in 
1900, when he wrote the Philosophy of Money. Although Simmel was a Neo-Kantian and 
idealist philosopher, his book shows a number of content similarities with theories present in 
Karl Marx's Economic Philosophical Manuscripts of 1844 and The Capital, vol. 1, as well 
as, in Moses Hess' study, The Essence of Money. The negative formulation of the concept of 
value, the destruction of society and personality caused by money, alienation and the division 
of labor are the basic similarities  that are highlighted in my study. The origin of the notion 
of value comes from the subjects' personal opinions and from the objectivity of these sub-
jective opinions in the process of exchange. In addition to the above mentioned authors, scho-
lars, such as Aristotle and Adam Smith were of the same opinion. Money was created as a 
tool to facilitate exchange and its practical value was that the exchange became easier and 
faster. Present in the previous ages of feudalism or slave owning society, it ended the personal 
dependence of individuals by the 18th century. However, its negative consequences are much 
more significant. 
 Money was born in alienation, therefore alienation is the inherent characteristic of money. 
Obtaining personal freedom was only an ambivalent result because in capitalism everybody 
is a slave depending on money as people have to work for their subsistence. Money deformed 
human relationships and feelings, money became the number one goal in life and everybody 
became stuck in the "aesthetic life stage" of Kierkegaard's Life's Way first stage. 
 Work is the objectification of the spirit or the consciousness, the externalized part of exis-
tence, so it can be considered an ontological category, as well. People do their work as mem-
bers of the society and for money. Here the following three concepts are connected to one 
another: society, money and work. The ruling division of labor in capitalism constrains indi-
viduals and their free development within strict limits in order to gain more profit. Thus, 
work as an activity becomes alienated from the person and alienation becomes complete: 
alienation from nature, from the product, from the work and the fellow human beings, and 
finally from ourselves. This universal philosophical and sociological topic was analysed by 
outstanding German philosophers. Their interpretation was disheartened, nevertheless they 
all manifested positive outlooks regarding the future. 
 
 
 

 
* Történész, történelem és néprajz tanár. Érdeklődési területe a XIX. századi ideológiák tör-
ténete; Karl Marx korai munkássága; újkori pénz- és értékelméletek. Elérhetőség: balazs-
szucs95@gmail.com 

about:blank
mailto:balazsszucs95@gmail.com
mailto:balazsszucs95@gmail.com


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

49 

Kutatásom célja volt kimutatni, hogy az idealista filozófiai irányzatokhoz határozot-
tan közelebb álló Georg Simmel1 fő műve, A pénz filozófiája tartalmát tekintve je-
lentős rokonságot mutat Karl Marx olyan, az érintett témában született szövegeivel, 
mint a Gazdasági- filozófiai kéziratok, A német ideológia vagy A tőke első kötete és 
Moses Hess A pénzlényegéről című tanulmányával. Az olvasó szignifikáns hasonló-
ságot fedezhet fel a munkamegosztás, a pénz szociális síkon okozott destrukciója és 
az elidegenedés felfedezése kapcsán a szerzők között. 
 A XIX. század előtt is születtek pénz- és negatív pénzelméletek, tanulmányok, 
amelyek a pénzről, annak történetéről és gazdasági szerepéről szóltak, de talán ez 
volt az a század, amikor a leghíresebb és legnagyobb tudományos kritikák érték ezt 
a számunkra hétköznapi eszközt, mint gazdasági, filozófiai és – ahogy ebből a tanul-
mányból majd egyértelműen kiderül – szociológiai jelenséget. A művészetek terüle-
tén szintén született olyan produkció a korszakban, amely a pénzt központi és rom-
lott szereplőként jelenítette meg, gondoljunk Richard Wagner monumentális Der 
Ring des Nibelungenjere, amit már több filozófus is vizsgálata tárgyává tett, és sokan 
egyenesen filozófiai munkának aposztrofáltak. Megjegyezhetjük, hogy nem teljesen 
alaptalanul. 
 A XIX. század, Simmelt megelőző két jelentősebb baloldali pénzkritikusa többek 
között Moses Hess2 és Karl Marx voltak. Hess egy önálló tanulmányt szentelt a té-
mának, Marx pedig több művében elszórtan foglalkozott a kérdéssel, legnagyobb 
egybefüggő és idevágó szövegei a Gazdasági-filozófiai kéziratok 1844-ből és A tőke 
lapjain találhatóak meg. Így a tanulmány elején, egy rövid értéktörténeti bevezető 

 
1 A német Georg Simmel (1858-1918), Karl Marxhoz hasonlóan kikeresztelkedett zsidó szü-
lők gyermekeként született. Doktori címét Berlinben szerezte meg Kanttal foglalkozó disz-
szertációjával. Simmel a filozófiában az életfilozófia és a neokantiánus mozgalom követője, 
a szociológiában úttörő antipozitivista tudós volt. Fő műve A pénz filozófiája 1900-ban szü-
letett, a „romantikus antikapitalizmus” jegyében. A szerző művét két nagyobb, egy analiti-
kus és egy szintetikus, valamint több kisebb fejezetre osztotta. Simmel vizsgálódásai rendkí-
vül sokrétűek, tartalmaznak esztétikai, morálfilozófiai, pszichológiai és szociológiai, vala-
mint gazdaságtani (gazdaságfilozófiai) elméleteket és okfejtéseket egyaránt. Simmel sok 
esetben hétköznapi példákkal érvelt, ami Radnóti Sándor szerint Simmel sajátos módszere 
volt: „... hogy a mindennapi élet jelenségeiből filozófiai következtetéseket vonjon le, s az 
ilyesmikkel legalábbis példákat adjon a mindennapi élet filozófiai vizsgálatára.” Radnóti 
2019. 10. Simmel az életfilozófia szubjektív idealista irányzatának követőjeként a hogyan 
éljünk kérdésre kívánt választ és útmutatást adni, azonban Henri Bergsonnal szemben nem 
biológiai alapokra, hanem affektusokra, akarásokra és az akaratra építette rendszerét, a pénz-
filozófiáját is ennek megfelelően alkotta meg. Simmel „… filozófiai intenciója a pluralizmus 
és a relativizmus: az élet sokféleségének és a formáló szempontok, perspektívák végtelensége 
nyomán föltáruló világok sokaságának élvezése, a hozzájuk kapcsolódó jelentésekbe való be-
lemerülés” volt, ahogyan Karádi Éva fogalmazott. Karádi. 1985. 9. Simmelt a magyar kö-
zönség Lukács György tanítómestereként is ismerheti, szellemi hatása különösen Lukács ko-
rai, neokantiánus korszakán érezhető. 
2 Moses Hess (1812-1875), francia-német származású utópista szocialista filozófus, a cio-
nizmus korai történetének fontos alakja. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

50 

után, az ifjú Marx és Moses Hess pénzlényeg definícióját láthatjuk. Ezeket követi 
Simmel pénzfilozófiájának elemzése négy nagyobb fejezetre osztva, az érintett filo-
zófiai kategóriáknak megfelelően. Ezek a kategóriák az érték, a szabadság, az egyén 
és a munka. Én magam a pénz fogalmának nem szentelek külön fejezetet, hiszen ez 
a mű központi, mindent átfogó eleme,3 így minden egyes fejezetet végigkísér. Vizs-
gálódásom középpontjába elsősorban az érintett szövegek morál- és gazdaságfilozó-
fiai elemei kerültek. Simmelt annál is inkább érdemes összehasonlítani Marxszal, 
mivel, amint végigolvastuk A pénz filozófiáját, megállapíthatjuk, hogy Simmel a 
szövegben tulajdonképpen csak három szerzőre hivatkozik nevükön nevezve őket, 
Immanuel Kantra, Thomas Carlyle-ra4 és Karl Marxra. Kant hatása az egész művet 
végigkíséri, Marxra többször is reflektál Simmel, a moralizáló Carlyle-t pedig a kö-
vetkezőképp említi meg munkájában: „… azon szellemek típusa, akik a legtávolabb 
álltak volna emberi dolgok gazdasági szemléletétől és megalapozásától, akik azt a 
legellenségesebben szemlélték volna — Goethe, Carlyle, Nietzsche -, egyben elvileg 
antiintellektuálisan hangolódtak, s teljes mértékben elvetették a természet azon szá-
mító-egzakt értelmezését, amelyet a pénz elméleti megfelelőjeként ismertünk fel.”5 
Simmel az előszóban jelzi, hogy munkája nem nemzetgazdaságtani elemzés, és a 
pénz, illetve az értékek történetének komplex ismertetésekor nem történeti munka. 
Simmel motivációját valahol Marxszhoz fűződő, egyébként nem igazán ismert vi-
szonyában kell megtalálnunk. 

„Módszertani szempontból így fejezhetjük ki ezt az alapvető szándékunkat: a tör-
ténelmi materializmus alá építünk még egy szintet, méghozzá úgy, hogy megmarad 
a magyarázó értéke annak, hogy bevonjuk a gazdasági életet a szellemi kultúra okai 
közé, ám fölismerjük, hogy maguk az említett gazdasági formák is mélyebb értékelé-
sekés áramlatok, lélektani, mi több, metafizikai előfeltevések eredményei.”6 – írta 
Simmel az előszóban, utalva arra az elképzelésére, hogy bár a történelmi materializ-
mus sok igazságot tartalmaz, de a gazdaságot tekinteni minden alapjának dőreség, 
mert ez az alap nem pusztán materiális, hanem bizonyos metafizikai előfeltételeket 
is tartalmaz.7 És ha belegondolunk, Simmelnek az a megfogalmazása, hogy a törté-
nelmi materializmus alá épít még egy szintet, egyszersmind azt is jelenti, hogy ő 
maga is elfogadta a marxi, „feje-tetejére állított” hegeli koncepciót. 
 
 

 
3 A másik ilyen a mozgás. Simmel számára vitális elem volt a mozgás, az élet egyfajta evi-
denciája és így, az, ami nem mozog, vagy a mozgást gátolja, szükségszerűen rossz. A mozgás 
fontossága Simmel organikus társadalomfelfogását is igazolja, hiszen a társadalom egy ré-
szeiben ugyan külön mozgó képződmény, de működése, fennmaradása és megértése csak is 
az egész holisztikus szemléletével lehetséges. Simmel a pénzt sem önmagában, hanem az, 
azt körülvevő társadalmi közegben vizsgálta. 
4 Thomas Carlyle (1795-1881), skót történetíró és polihisztor. 
5 Simmel 2004. 559.  
6 Simmel 2004. 14. 
7 Uo.15. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

51 

Az érték a gazdaságfilozófiában, ahogyan Adam Smith és Karl Marx látta 
 
Először lássuk egyfajta viszonyítási pontként az érték két rövid definícióját, két kü-
lönböző gazdaságfilozófustól! Adam Smith A nemzetek gazdagságában az érték ket-
tős jellegét hangsúlyozta. Eszerint a tárgyak hasznossága adja meg használati érté-
küket (Worth), és a cserefolyamatban betöltött súlyuk a csereértéket (Value), azaz, 
hogy mennyit kapunk érte egy másik termékből. Smith megemlítette azt a kirívó 
szituációt, amikor a két érték egymással szögesen ellentétesen arányos. A víz az 
egyik legnagyobb hasznossággal bíró kincsünk, csereértéke a legtöbb esetben vi-
szont nagyon alacsony, ugyanakkor a gyémánt, amely hasznosságát tekintve jófor-
mán egy semmi, hatalmas csereértékkel bír.8 
 Karl Marx az értékelmélete megalkotásakor Smithhez hasonlóan egy mennyiségi 
csereértékből és egy minőségi haszonértékből indult ki.9 A tőke, Az áru fétisjellege 
című fejezetben azzal kezdte, hogy a használati érték egy magától értetődő kategória, 
ellenben a csereérték „…tele van metafizikai szőrszálhasogatással és teológiai bo-
garakkal.”10 Marx számára a mennyiségi és minőségi kategóriák használata rendkí-
vül fontos volt a Hegeltől származó dialektikus rendszer átvétele miatt, ami a meny-
nyiségi változások minőségibe való dialektikus átcsapását tartalmazta. Marx a cse-
reérték megállapítását vagy inkább megállapíthatóságát a cserére kerülő termékek-
ben foglalt munkaerőben fedezte fel. Szerinte ez az egy dolog, értékképző szubsz-
tancia, ami minden termék mögött egyforma minőségben, de különböző mértékben 
és mennyiségben van jelen. A munkaerő mértékegysége a társadalmilag szükséges 
munkamennyiség, órában kifejezve. A Smithnél már látott víz és gyémántkérdést 
Marx is vizsgálta, lényegét a két termék hozzáférhetőségében ragadta meg. A gyé-
mánthoz nehéz hozzájutni, és nehezebb eladható termékké tenni, így benne sok tár-
sadalmi munkaóra gyülemlik fel, így lesz magas a csereértéke.11 A mértékegység két 
okból társadalmi Marxnál: egyfelől az ember társadalmi lény, így munkája is társa-
dalmi (abban, annak eszközeivel és azért végzi), másfelől, ha az egyéni munkameny-
nyiség és annak egyéni teljesítmény lenne az értékadó, akkor ugyanazon terméknek 
annyi különböző ára lenne, ahányan azt cserére bocsájtják, így tökéletes káosz ala-
kulna ki a piacon. 
 
Karl Marx pénz fogalmai 
 
A fiatal Marx 1844-ben keletkezett Párizsi kéziratok néven is ismert Gazdasági- fi-
lozófiai kéziratok című művében Moses Hesshez hasonlóan fétisként értelmezte a 
pénzt, egy olyan fétisként, amely világtörténelmi szükségletként tűnt fel a porondon, 

 
8 Smith 1959. 72-79 
9 Marx 1955. 44. 
10 Uo. 76. 
11 Marx 1955. 46-48. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

52 

a cserefolyamat értékközvetítőjeként. Általánossá válni csak a kapitalizmusban tu-
dott, ami a pénzviszonyok világa. Az egyének a munka és a munka termékének alie-
natioján (elidegenedésén) a pénz erejét használva akartak felülkerekedni, de eme 
szándékuk végeredménye csak a birtokolt tárgyak halmazának sokasodása lett, ami 
csak súlyosbította az elidegenedést. A konzumtársadalom ezt a naiv próbálkozást 
használja ki azóta is, amikor nem valódi, nem létfontosságú szükségletek kielégíté-
sére biztatja az embereket, aminek folyománya az, hogy: „a magántulajdon oly os-
tobákká és egyoldalúakká tett bennünket, hogy egy tárgy csak akkor a mienk, ha 
bírjuk, ha tehát tőkeként egzisztál számunkra, illetve ha közvetlenül birtokoljuk, meg-
esszük, megisszuk, testünkön viseljük, lakjuk stb., egyszóval használjuk…”12 
 Marx szerint a pénz gazdasági ereje az egyénnek egzisztenciális és társadalmi 
erőket ad és ezt egy, a Goethe Faustjából származó idézettel kívánta igazolni: „Hat 
csődört ha vehetek én, Nem enyém minden erejük? Huszonnégy láb mind az enyém. 
És büszkén vágtatok velük.”13 Ez alapján a pénz a személyiségnek olyan külső tar-
talmakat adhat, amikkel az eredendően nem rendelkezik. A pénz természetellenesen 
toldja meg a természetes lényegi erőket, és köti össze az egyént a tárgyi élettel. 
 Marx Shakespeare Athéni Timónját a pénz mindent felcserélni képes „varázsere-
jének” igazolására találta a leginkább alkalmasnak: 
 
„... látható Isten, ki lehetetlent testvérít, úgy, 
Hogy csókolódznak! aki bármi nyelven 
Szólsz, bármi célra! próbaköve szívnek! 
Ember-rabod, véld, föllázadt; s erőddel 
Döntsd pusztító viszályba: állatokra 
Szálljon e világ uralma!”14 
 

Marx a shakespeare-i idézetből a pénznek egyfelől isteni, mindenható jellegét, 
másfelől általános és nemzetközi szerepét emelte ki. A pénz istenként természetelle-
nes cselekedeteket visz véghez és nem létező képességeket ad, így a lényegi erőket 
természetellenesen alakítja át, a pénz és tulajdonosa egybemosódik, és erejük eggyé 
válik. A pénz gazdasági értelemben határozottan többre képes, mint az azt birtokló 
egyén, így a pénzzel rendelkező személy képességeit döntően vagyona határozza 
meg és nem jelleme. Ezért a pénz „az emberiség egyik, külsővé-idegenné vált képes-
sége.”15 Az egyént képességei teszik a társadalom részévé, viszont ha ezek a képes-
ségek a pénzből erednek, akkor a pénz, tehát egy fiktív kötelék lesz az, ami belehe-
lyezi az egyént a társadalomba: „a pénz nem minden kötelékek köteléke-e? Nem old-
hat és köthet-e minden köteléket? Ezért nem ez e az általános szétválasztó eszköz 
is?”16 – tette fel a kérdést Marx. A hűséget hűtlenséggé, a szeretetet gyűlöletté, a 

 
12 Marx 1981. 110. 
13 Uo. 131. 
14 Uo. 132. 
15 Uo. 135. 
16 Uo. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

53 

gyűlöletet szeretetté, az erényt bűnné, a bűnt erénnyé, a szolgát úrrá, az urat szol-
gává, az ostobaságot értelemmé és az értelmet ostobasággá változtatja át. A pénz 
teremtőerővel is bír azáltal, hogy a képzeteket és a gondolatokat valóra válthatja. 
 Feltehetően Hess hatása tette a marxi elmélkedést moralizálóvá a Kéziratokban: 
„Minthogy a pénz mint az érték egzisztáló és tevékenykedő fogalma minden dolgokat 
összekever, összecserél, ezért minden dolgok általános összekeverése és összecseré-
lése, tehát a visszájára fordított világ, minden természetes és emberi minőségek ösz-
szekeverése és összecserélése.”17 A mindent felcserélő erő, a pénz a fonák valóság 
egyik alapkelléke: „minthogy a pénz nem egy meghatározott minőségre, egy megha-
tározott dologra, emberi lényegi erőkre, hanem az egész emberi és természetes tárgyi 
világra cserélődik, ennélfogva hát – birtokosának álláspontjáról tekintve – minden 
tulajdonságot minden tulajdonságra – neki ellentmondó tulajdonságra és tárgyra is 
– kicserél; lehetetlen testvérítése, úgy, hogy az egymásnak ellentmondó csókoló-
dzik.”18 
 Marx az 1847-ben megjelent A filozófia nyomorúságában, a Pierre-Joseph Proud-
honnal folytatott vitájában egy rövid fejezetet a pénznek is szentelt. Ebből tanulmá-
nyunk számára egy mondat a fontos: „a pénz nem dolog, hanem társadalmi vi-
szony”19 – ez a megfogalmazás egyfelől tökéletesen illeszkedik Marxnak A tőke első 
kötetéig vezető gazdaságtudományos fejlődésébe, amiben a kategóriák már kevésbé 
metafizikusak és egyre empirikusabbakká válnak, másfelől a pénzfilozófia Simmel-
nél látott, szociológiai perspektívájához is sokkal közelebb áll. 
 Végül Marx A tőke I. kötetében az értékek és cserék forrásából a pénzt így vezette 
ki: „A társadalmi tett tehet valamely meghatározott árut általános egyenértékké. Va-
lamennyi más áru társadalmi cselekedete tehát kirekeszt egy meghatározott árut, 
amelyben valamennyien kifejezik értéküket. Ezáltal ennek az árunak a természeti 
alakja társadalmilag érvényes egyenértékformává lesz. Ennek a kirekesztett árunak 
a társadalmi folyamat révén sajátos társadalmi funkciójává válik, hogy általános 
egyenérték. Így lesz belőle – pénz. ”Ezeknek egy a szándékuk; erejöket és hatalmokat 
is a fenevadnak adják. És hogy senki se vehessen, s el ne adhasson semmit, hanem 
csak akin a fenevad bélyege van, vagy neve, vagy nevének száma (Jelenések, [17. fej. 
13. vers, 13. fej. 17. vers]).”20 
 
Moses Hess: Über das Geldwesen 
 
Vizsgáljuk végül meg Moses Hess 1843 és ’44 fordulóján született pénzfilozófiáját. 
Hess A pénz lényegéről című munkájában a pénzt megszemélyesített tárgyként, 
vagyis egy fétisként kezelte vizsgálódásai során. Hess a csere első, primitív formáját 

 
17 Uo. 135. 
18 Uo. 
19 Marx 1978. 87. 
20 Marx 1955. 89-90. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

54 

ugyanúgy, mint két másik vizsgált szerzőnk a rablásban fedezte fel, amiben az em-
bereknek „ököllel és csalással kellett kiharcolnia szükségleteit.” A nyers egyének 
első csereviszonya tehát a rablógyilkosság, első tevékenységi formája a rabszolga-
munka volt, ami a történelem folyamán szabályozott formát kapott: „az eddigi tör-
ténelem nem egyéb, mint a rablógyilkosság és a rabszolgaság szabályozása, meg-
alapozása, keresztülvitele, általánosítása.”21 
 Hess a pénzt filozófiailag így definiálta: „ … a kölcsönösen elidegenedett embe-
rek terméke, a külsővé vált ember.”22 A pénz nem anyagában lesz érték, hanem azon 
tulajdonsága által, hogy kifejezi a munka értékét. Politikai gazdaságtani kategória-
ként a következőképpen írta le: a pénz egy általános csereeszköz, így külsővé vált 
kincsnek tekinthető, amely azonban nem képes kifejezni az ember belső értékeit. 
Hiszen az ember „nem gazdasági jószág” és Hess szerint „az ökonómia ugyanúgy 
nem törődik az emberrel egy csöppet sem, mint a teológia.”23 Hess az elidegenedést 
a kapitalista gazdaság inherens részének tekintette. A pénz ennek az elidegenítésnek 
a záloga, hiszen természetellenes az, hogy kifejezi az emberek értékét, és az emberek 
affirmálják ezt, vagyis önmaguk, lényük és munkájuk pénzben való felértékelését, 
pusztán azért, hogy „tovább tengethessék nyomorult egzisztenciájukat.”24 
 Hess számára már önmagában a magántulajdon is egy elidegenítő és egy elide-
genített kategória, mert az a tevékenység és a tárgy, illetve a szubjektum és az ob-
jektum kettészakadását testesíti meg. A pénznek köszönhetően az alkotó-, termelő-
tevékenység teljesen mellőzhetővé vált és nem szükséges ahhoz, hogy birtokolhas-
sak (Haben) valamit. A kapitalizmusban a tárgyi birtoklás lett a legfontosabb, így a 
Habsuchtot, a tárgyak iránti vágyakozást (a német kifejezés egyébként a kapzsiságot 
is jelöli) többre értékelik a Seinsuchtnál, a létezés utáni vágyódásnál. Ez a gondolat 
szinte egyenesen visszavezet minket Marx nyersbírás tételéhez, amiben szintén, a 
már elidegenedett egyén létezésének értelmét csak a tárgyak birtoklásában leli meg. 
 Hess műve, bár méretében eltörpül Simmel könyve mellett, ugyanúgy komplex 
megközelítést tartalmaz, Hess nemcsak a pénz lényegét, hanem annak keletkezés- és 
az emberiség fejlődéstörténetének egy sajátos materialista koncepcióját is feltárta, 
ami szintén sok közös vonást mutat Marxszal. 
 Hess a középkort és az újkort mint a sein és sollen filozófiai ellentétpárosát jele-
nítette meg. Az újkor emberének nem elég a vallásos és misztikus pusztán eszmei 
gazdagság, hanem kézzel is tapintható pénzre van szüksége: „Az ókornak ez a sze-
gény rabszolgája és jobbágya a középkornak, nem érte be többé a mennyei eledellel; 
amikor szellemiek helyett anyagi kincsekért kezdett küzdeni, s külsővé tett életét, ki-
ontott vérét már nem láthatatlan gyomrába, hanem látható zsebébe akarta belebű-
vészkedni.”25 Hess az újkort az atomizált, fonákszabadság korának tartotta, ezt a fo-
nák valóságot így írta le: „A szatócsvilág a gyakorlati látszat- és hazugság világ. – 

 
21 Hess 1967. 331. 
22 Uo. 333. 
23 Uo. 333. 
24 Uo. 332. 
25 Uo. 343. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

55 

Az abszolút függetlenség látszata mögött az abszolút kiszolgáltatottság; a minden 
eddiginél elevenebb érintkezés látszata mögött minden ember halálos elzártsága va-
lamennyi embertársától; a minden egyén számára biztosított érinthetetlen tulajdon 
látszata mögött az egyéneknek minden vagyonuktól-képességüktől [Vermögen] való 
megfosztottsága; a legegyetemesebb szabadság látszata mögött a legegyetemesebb 
szolgaság.”26 Ebben a fonák világban látszólag szabad az ember, de ha a társadalom 
része akar lenni, akkor kénytelen dolgozni, pénzt keresni és fizetni a társadalom által 
elfogadott adókat, stb. Hess szerint az újkori egyéni szabadságjogok csak atomizálttá 
formálták az egyéneket és kötelezővé tették az atomizált társadalmat, „monádokká” 
téve az embereket. 
 Hess a modern kort tekintette a legrosszabb történeti korszaknak, amelyben nincs 
közszellem és nem alakul ki szociális birtok, vagyis a társadalmi élethez szükséges, 
anyagi és szellemi javak összessége, és amelyben minden szociális törekvés egyetlen 
célja a pénz. „Így szóltak a szegény emberekhez: Természettől szabadok vagytok, s 
természetes szabadságtok, pőre személyiségtek legyen érintetlen, elidegeníthetetlen 
tulajdonotok. De ami társadalmi életetekhez tartozik (és ehhez tartozik természetesen 
minden, természetes életeteket sem tengethetitek, ha a társadalom által előállított 
élelmiszereket meg nem szerzitek), tehát ami életetekhez tartozik, azt külön-külön kell 
egymástól kicsikarnotok. Természetes szabadságtokat éppen arra kell felhasználno-
tok, hogy megszerezzétek magatoknak az élethez szükséges eszközöket.”27A pénz 
azonban képtelen közvetíteni a társadalomban, mindössze arra képes, hogy „kőszerű 
egzisztenciában fenntartható legyen a földi hulla.” „Pénzedben csak lélektől meg-
fosztott testet birtokolhatsz, amit sohasem tudsz átlelkesíteni, ami sohasem lehet a 
tulajdonod.”28 
 Hess megfogalmazása szerint modern korunkra a személy és a tulajdon elvált 
egymástól, ahogy az elidegenedés során a szubjektum az objektumtól, és ez általános 
elvvé emelkedett a vallás által: „A magánember és a közösség, a házi élet és a közélet 
elválása tulajdonképpen mindig megvolt; mert ez nem egyéb, mint személy és tulaj-
don szétválása.”29 A megelőző korok törvényalkotói az istenekből és Istenből, illetve 
az emberek ezektől való félelméből szerezték hatalmukat, a modern törvényhozók 
azonban a pénzből merítik a hatalmat. Hess praktikus megfogalmazása szerint a pénz 
nem emberfeletti, csak emberen kívüli dolog, amely azért válhatott fétissé, mert az 
önzés egyetlen eszköze. 
 Ugyanakkor az atomizált egyének is vágynak közösségre. Hess ebből a vágyako-
zásból vezette le a közösségiség gondolatát: „Az éltető gyökerétől, életelemétől el-
szakított, az élet fájáról rothadt gyümölcsként lehullott, ezért halódó, elszigetelt 
egyén csak mesterségesen menthető meg a rothadástól, azaz konzerválható.”30 

 
26 Uo. 341-342. 
27 Uo. 336-338. 
28 Uo. 341. 
29 Uo. 337. 
30 Uo. 342. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

56 

 Konklúzióként elmondhatjuk, hogy Hess a pénz kötelékalkotó történeti erejét el-
ismerte, de károsnak tartotta azt, mert a kötelékek kialakulása után is jelen maradt a 
pénz. Hess a pénz felszámolódását, annak születéséhez hasonlóan képzelte el: 
„Ugyanúgy, ahogyan az emberi nem belső széthullottsága idején a külső egyesítő 
eszköz szükséglete életre hívta a szellemi és anyagi bálványokat, az emberek közvet-
len, belső egyesülésének szükséglete meg is fogja semmisíteni ezeket a bálványo-
kat.”31 A pénz megszűnése után – Hess az utópisztikus jövőt, egyfajta szeretetfilo-
zófia alapján, így látta: „a szeretet, amely az égbe menekült, amikor a föld még nem 
tudta felfogni, ismét elfoglalja majd az őt megillető helyet ott, ahol született és táp-
lálkozik, az emberek keblében. Életünket nem fogjuk többé hiábavaló módon önma-
gunkon kívül és önmagunk felett keresni. Semmiféle idegen lény, semmiféle harmadik 
közbülső dolog nem fog többé közénk ékelődni, hogy külsőleg és látszólag egyesítsen, 
„közvetítsen”, közben pedig belsőleg és valóságosan szétválasszon és kettéhasít-
son.”32 
 
Az érték Simmel szemüvegén keresztül 
 
Simmel abból a morálfilozófiai tényszerűségből indult ki könyvében, hogy az érték 
fogalma nem kellőképp meghatározott. Ő az érték meghatározásakor egyrészt az af-
fektusokat és a gazdaság történeti fejlődését kísérte végig.33 
 Az érték nem a dolog tulajdonsága, hanem csak a szubjektum dologról alkotott 
véleménye és mint ilyen egy lélektani értékelőfolyamat eredménye.34 Fundamentu-
mát az adja, hogy távolság van az élvező (szubjektum) és az élvezet (objektum) kö-
zött, és minél nagyobb ez a távolság és az ennek megfelelő pszichológiai hatás eo 
ipso a vágy, a szubjektum értékérzete annál nagyobb lesz.35 Simmel ugyanakkor a 
szubjektum és objektum közé ékelődő távolságot nem tekintette szembenállásnak, 
hiszen, ha a szubjektum minden objektumban, a vele való viszony miatt önmagát is 
meglátja, nincs törés, így a szubjektumot nevezhetjük megjelenítő Énnek, az objek-
tumot pedig megjelenített Énnek. 
 Simmel kísérletet tett a szubjektum-Én fejlődéstörténetének leírására, és ennek 
első mérföldköveként a következőt jegyezte, „a tudat, hogy szubjektum vagyok, már 
maga is objektiváció…”36 Az iménti, önmagunk szubjektumként való definiálása 
Hegelnél és a fiatal Marxnál is az elidegenedés egyik első állomása lehetne, hiszen 

 
31 Uo. 344. 
32 Uo. 344. 
33 Az Érték és pénz című fejezetben próbálkozott meg először ezzel a  meghatározással, és 
ahogy később is tapasztalhatjuk a kategóriák megfogalmazása rendkívül komplex és igyek-
szik mellőzni a dogmatikusságot, amelynek okát Simmel el is magyarázta: „… ha nem akar-
juk dogmatikusan lezárni gondolkodásunkat, minden pontot, ahova utoljára eljutott, úgy kell 
kezelnünk, mintha az utolsó előtti volna.” Simmel 2004. 85. 
34 Uo. 25. 
35 Uo. 33. 
36 Uo. 26. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

57 

azzal, hogy valamit megnevezek: ez az, tehát nem amaz, a megnevezettet minden 
mástól elkülönítettem és elidegenítettem, legalábbis szellemi értelemben. A szubjek-
tum-fejlődéstörténete a pénz és a gazdaságtörténeti kontextus fejlődésével egyaránt 
fontos, ezért ezek párhuzamos vizsgálat tárgyai. A pszichológiai fejlődés, hogy a 
tárgy per se maga is létező és tulajdonságokkal bíró és nemcsak az „én tárgyam”, 
hasonló a gyermeki psziché fejlődéséhez. Ennek a fejlődésnek egy későbbi eredmé-
nye az, hogy különbséget tudunk tenni egy szép nő esztétikai és érzéki szépsége kö-
zött. E fejlődés korai állomásán a primitív ember még pusztán ösztönélvezet orien-
tált, és nyers szükségletkielégítésekor indifferens számára, hogy mi az, ami kielégíti 
a szükségletet, így maga ez az aktus „személytelen- általános”. Ez az egyén beéri az 
első adandó szükségletkielégítésre alkalmasnak tűnő dologgal is (Simmel bátran pél-
dázta ezt a szexuális szükségletekkel és ezek válogatást mellőző kielégítésével), eb-
ben az esetben a tárgy az, ami definiálja a szükségletet, amit joggal nevezhetünk 
igénytelenségnek. „Ha egy férfi mindenfajta egyéni válogatás nélkül kielégülésre 
lelhet tetszés szerinti asszonynál, ha mindent megeszik, amit csak le tud nyelni és 
meg tud emészteni, ha bármilyen tábori körülmények között tud aludni, ha kulturális 
szükségletei a legegyszerűbb, a természetben minden további nélkül fellelhető anya-
gokkal kielégíthetők - nos, akkor a gyakorlati tudat még teljesen szubjektív, kizárólag 
a szubjektum saját állapotai, felizgulásai és lecsillapodásai töltik ki, s a dolgok iránti 
érdeklődés arra korlátozódik, hogy azok az említett okozatok közvetlen okai”37 – fo-
galmazott Simmel. 
 Az érték a csere folyamatában kilép a szubjektív értékítélet eddig leírt béklyója 
alól, hiszen a gazdasági csere során derül ki az, hogy a tárgynak nemcsak szubjektív 
értéke van, hanem objektív is, mert azon túl, hogy én akartam azt, most valaki más 
is akarja, tehát vannak olyan tulajdonságai, amelyek objektíve vonzóvá teszik azt a 
szubjektumok számára. És két nem azonos szubjektív vélemény között már fellel-
hető bizonyos objektív tényszerűség is. Az értéknek ez a szemlélete totális értékvi-
szonylagosságot is feltételez, hiszen az, hogy kinek és mit ér meg egy tárgy, teljesen 
szubjektív. A csere antropológiájának és történetének fontossága tehát abban van, 
hogy általa megtörtént „az érték szubjektivitáson túllépő rögzítése.”38 Aminek Sim-
mel szerint az előzménye a barbár és agresszív rablás volt, mint a csere egy korai és 
kezdetleges formája. Az árucsere megjelenése a barbár, rabló korszakot békeszerző-
désként zárta le, ahogy a nőrablásokat lezárta az exogám házassági megállapodások 
intézménye, így a „csere sui generis szociológiai képződmény.”39 
 A csere affektusok és vágyakozások függvénye: én lemondok egy tárgyról, hogy 
hozzájussak egy másikhoz. Ehhez a lemondáshoz szükséges az értékdifferenciálás 
képessége, ami a már említett pszichológiai fejlődés egy újabb eredménye, ez sza-
badítja meg az embert az igénytelen attitűdjétől. Simmel ezen a ponton két alapvető 
értékfogalom között tesz különbséget. A szubjektív érték (amelyik mindig jelen van) 

 
37 Uo. 33-34. 
38 Uo. 77. 
39 Uo. 79. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

58 

és a gazdasági érték között, amelyik csak akkor társul egy tárgyhoz, ha az csereké-
pes, tehát kapható érte valami más. Az első értéktípus a szubjektumok által hozott 
független értékítélet eredménye, a második egy többszereplős viszony objektív ér-
téke. A már említett vágyakozás fogja a csere és a gazdasági vérkeringés folyamatát 
beindítani és fenntartani: „Csak a vágyakozásnak az akadály által történő felkorbá-
csolása, az aggodalom, hogy a tárgy kicsúszhat kezünkből, az érte való küzdelem 
feszültsége nyomán adódnak össze a vágyakozás mozzanatai, s alkotják összességük-
ben az akarás erejét és a törekvés kontinuitását.”40 Ebben az esetben az akarás a 
szubjektum, csak szellemi és passzív mozzanataként, a törekvés pedig objektív, aktív 
mozzanatként tárul elénk, ahogy a vágy egy szubjektív érzésként, az akadály pedig 
egy objektív tényként. 
 Az első fejezet végén tűnnek fel az első pénzt magyarázó sorok, e szerint a pénz 
a gazdasági érték „betetőzése és legtisztább kifejeződése.”41 A pénz lényege nem 
egyenlő a jelentőségével, mert ez gazdasági, míg az előbbi pszichológiai, szocioló-
giai és morálfilozófiai fogalom. A pénz elvont vagyontárgy is, mert értéke fizikailag 
megragadható és tárgyakkal egyenértékesíthető. A pénz eszközlényege segít az Én 
és a tárgy közötti távolság leküzdésében,42 amivel a tárgy szubjektív körbe vonódik, 
birtok lesz és kiszakad az objektív létből.43 
 Simmel a fejezet végén így említette meg Marxot:„Az érték, amely a dolgokhoz 
elcserélhetőségük folytán tapad, illetve értéküknek ez az alakváltozása, amelynek 
nyomán ez az érték gazdaságivá válik, a gazdaság extenzív és intenzív bővülésével 
egyre tisztábban és erőteljesebben nyilvánul meg ugyan a dolgokban - erre utalt 
Marx, amikor arról beszélt, hogy az árutermelő társadalomban a csereérték javára 
háttérbe szorul és eltűnik a használati érték-, de ez a fejlődés mintha sohasem telje-
sedhetnék be.”44 Simmel kiemelte Marxtól az értékek átértékelődésének jelenségét, 
miszerint az újkori „árutermelő társadalomban” a tárgyak csereértéke vált döntővé 
a használati érték súlyos rovására. 
 A pénz szubsztanciaértéke45 címet viselő részben az érték fogalma a funkcióérték 
és a szubsztanciaérték distinkciókkal bővül. A funkcióérték tulajdonképpen a vá-
sárló- és csereérték, a szubsztanciaérték pedig a filozófiailag érdekesebb, hiszen a 
modern pénznek ilyen értéke lényegében nincs, azaz önmagában, funkcióját be nem 
teljesítve nem ér szinte semmit, különösen, ha a mai papírpénzekre gondolunk. Fon-
tos megjegyeznünk, hogy funkcióértéke is csak mozgásában realizálódik, ahogyan a 

 
40 Uo. 63. 
41 Uo. 81. 
42 A pénz, ezen távolságleküzdő eszköz felfogása már Arisztotelésznél is megjelent. Arisz-
totelész szerint a pénz akkor került előtérbe, amikor az egyszerű árucsere szereplői már túl 
nagy távolságra kerültek egymástól, így minőségálló csereközvetítő kellett, amely mindazon-
által önmagában semmit sem ért, hiszen a pénz csak egy jelkép mögöttes hittel.  Arisztotelész 
1971. 
43 Simmel 2004. 108-121. 
44 Uo. 123. 
45 Uo. 124-227. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

59 

tűzifa használati értéke is csak az égéskor, példázta Simmel.46 Ez a mozgás viszont 
az ember nélkül nem történhet meg, miután a pénz kizárólag az egyének státusának 
megváltozásával képes saját státusának változtatására, ez is bizonyítja a pénz szoci-
ológiai képződmény jellegét. A funkcionális értéket a mögöttes és benne foglaltatott 
hit adja meg, vagy ahogy az érme üzente: „... non aes séd fides, kiválóan érzékelteti, 
mennyire szerves kiegészítést jelent a hit, amely nélkül az esetek túlnyomó többség-
ében a mégoly súlyos érme sem képes betölteni funkcióját.”47 A hit, hogy tényleg ér 
valamit a pénz, hogy azt az értéket, amit most képvisel később is megőrzi és tovább-
értékesíthető lesz.48 A hit az egyszerű csere korában is megvolt, a cserélő feleknek 
bízniuk kellett egymásban, hogy nem lesznek átverés áldozatai. 
 A pénz a célok sorában49 fejezet visszatér az első fejezet szociológiai narratívá-
jához, és a cselekvés pszichológiáját és minőségét ismerteti. Az ösztöncselekvéssel 
ellentétes és fejlettebb a célvezérelt és tudatos működés, amit az ember már „szer-
számkészítő, teleologikus állatként”50 végez, a pénz ebben a tekintetben egy teleoló-
giailag teljesen meghatározott eszköz, tudjuk mi célból készült és mire használjuk. 
A pénz teleologikus jellege és felhasználása kapcsán több emberi attitűdöt is meg 
tudunk különböztetni. Ha egy adott gazdasági közösség szokásaitól eltérően valaki 
jobban ragaszkodik a pénzhez, fösvény vagy sóvár magatartásról beszélünk, a kettő 
ugyanakkor nem azonos. A fösvény saját maga számára is tabuként kezeli a pénzt, 
félti és féli, a fösvény, aki a pénzt szolgálja Simmel szerint a „saját szolgájának 
szolgája. A fösvénység, minthogy általa egy közömbös eszköz előtt úgy borulunk 
térdre, mintha valamifajta legfőbb cél volna, voltaképpen a belső alávetettségnek a 
legszublimáltabb, mondhatnánk: karikírozott formáját tartalmazza, másfelől viszont 
a legszublimáltabb hatalmi érzésből táplálkozik.”51 A fösvénység szempontjából a 
pénz tökéletes matéria, hiszen könnyen dugdosható, a pénz előtti és pénz funkciót 
betöltő anyagok ezzel szemben nehezen voltak felhalmozhatók. A pazarló számára 
a pénz folyamatos értékváltozása az, ami izgató. A pazarlás „szubsztanciálisan 
cseppfolyós, a fösvénység szubsztanciálisan megmerevedett mozgása”52 a pénznek. 
Ebből is láthatjuk, hogy a pénz mozgása az emberi tényező nélkül lehetetlen volna. 
 Ez a fejezet a pénz, embernek alárendelt szerepét mutatta be, azt, hogy a pénz az 
azt használó és mozgató egyének nélkül semmit sem ér, és hogy az érték az emberi 
kapcsolatokban alakult ki. Ennek megfelelően a termék valójában nem értékes, ha-
nem azzá válik, miután a szubjektummal viszonyba került és az értéket adott neki. 

 
46 Uo. 155. 
47 „Nem pénz, hanem hit” szerepelt egy híres, középkori máltai érmén. Uo. 191. 
48 Ennek a hitnek kellett legyen egy garantálója, ami szintén szociológiai szereplő, jellem-
zően a központi politikai hatalom, ma az állam, azelőtt az uralkodók (a pénzverés joga a 
történelem során monopol kellett legyen, mert ahol sokan hozzáfértek a pénzveréshez, ott 
nem tudott a központi hatalom elég stabil és tartós lenni). 
49 Uo. 227-336. 
50 Uo. 236. 
51 Uo 286. 
52 Uo. 293. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

60 

 
A szabadság metamorfózisai 
 
A szintetikus rész sok esetben újra tárgyalja az analitikus rész kérdéseit, és új meg-
világításba helyezi, kiegészítéssel látja el azokat. Leszögezhetjük, hogy – számunkra 
– ez a rész a filozófiailag hangsúlyosabb és fontosabb része a könyvnek, itt találjuk 
meg a pénzről alkotott negatív simmeli narratívát, aminek olvasásakor sok esetben 
asszociálhatunk Marx vagy Hess munkáira. 
 Simmel a pénz forradalmi tettének tartotta, hogy kiváltotta az ember személyi 
függését és szabadságát, de ez csak felemás eredmény volt, mert a személyi függés 
helyén új kötelezettségek keletkeztek. Ezzel jutunk el az érték után a második leg-
fontosabb kategóriáig, a szabadságig. A szabadság bonyolult fogalom, általánosan 
elmondhatjuk, hogy a kötelezettségektől való függés mértékének megfelelően ala-
kul, ennek megfelelően a teljes korlátozottság és személyi függés intézménye a rab-
szolgaság volt. Ezt követte a történelemben a már személyében felszabadulóban 
lévő, de természetbeni dolgokkal tartozó és munkája által még korlátozott személyek 
középkori feudalizmusa. Végül eljutunk az újkor pénzzel folyamatosan megváltható 
szabadságához, amelyben fontos feladat lett a pénz előteremtése és az általánossá 
váló adók megfizetése. Az általánosan adózó, már pénzismerő ember személyes sza-
badsága a kapitalizálódó világban ugyan nagy, de óriásiak és kiterjedtek a gazdasági 
függőségek és korlátok, az adózás és a pénzkifizetési kötelezettségek, így paradox 
helyzetet teremtett a pénz. Az adók és egyéb kötelezettségek mögött, a középkor és 
az azt megelőző korokkal ellentétben, már csak elszemélytelenedett egyének állnak, 
szubjektumuk elhalványult a pénz mögött és csak kizárólagosan pénzhez kötődő 
funkcióikban látszanak. A modern ember a társadalom egészétől és intézményeitől 
(állam, adóhivatal, energiaszolgáltatók) függ, de specifikus, jól meghatározott 
egyéni szubjektumoktól (földesúr, király) már nem. Ugyanez az elszemélytelenedés 
történik a pénzalapúvá vált emberi kapcsolatokon belül is, mivel a pénz szellemnél-
küli tárgy, természetes, hogy azok a kapcsolatok, amelyeket kitölt, elveszítik genuin 
emberi jellegüket, erről következő fejezetben írok részletesebben. 
 A személyes síkon túl van egy másik terület, ahol szintén fontos a szabadság és 
függőség mértéke, ez a birtoklás. Alapkérdés az, hogy az ember létezése mennyire 
van a birtokláshoz és a birtoktárgyakhoz láncolva. Simmelnél a birtoklás a szubjek-
tum (Én) kiterjesztése egy objektumra, tulajdonképpen egy állapot, amelyben a tárgy 
nem szegül szembe az akarattal, hanem annak engedelmes tartozéka lesz.53 Másfelől 
a tulajdon „tény és jog” is, a dolog mindenféle élvezetének és hasznosításának teljes 
körű és bármikor alkalmazható joga. A pénz tulajdonjoga, amennyiben tulajdon alatt 
a hasznosítható jogot értjük, univerzális, mert bármilyen más termékre kicserélhető. 

 
53 Simmel ennek az „énexpanziónak” egy vad példáját adja a családalapítással. A gyermek-
nemzés által az egyének, tehát két különböző szubjektum dialektikusan kiterjesztik önmagu-
kat, így világra hozva egy új „birtoktárgyat” Simmel 2004. 392. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

61 

Simmel másik megállapítása, hogy a munkával ellentétben a birtoklás – a számára 
princípiumnak számító – mozgással nem minden esetben rendelkezik. 
 Simmel úgy látta, hogy Marx a lét fogalmához láncolta a birtoklást, kölcsönössé-
gük miatt, mert bizonyos – létszükségleti – termékek birtoklása kell a létezéshez, és 
ezekhez a viszony valóban „igen szigorú”. Ezt a tényt Simmel nem cáfolja, de tovább 
fűzi a már pénzzel kitöltött világra is, ahol a pénz miatt ez a szigorú viszony fellazult 
és a lét függetlensége már eloldódott a birtoklástól. Gondoljunk arra, hogy a cipész 
csak cipőt gyárthatott, a földműves csak földi javakat (egyébiránt ők fizikailag is 
kötöttek termelésük tárgyához, ez még inkább igaz volt a röghöz kötött jobbá-
gyokra). A pénzből viszont mindenféle szakértelem nélkül is lehet mindenfélét „csi-
nálni”, vagyis pénzünk birtokában a pénz nem befolyásolja szigorúan létezésünk 
alapvető formáját. A légüres tér tehát lét és birtok között már nagynak látszik a ka-
pitalizmusban.54 
 Az újkor nagy szociológiai „vívmánya” a pénzember, az a szubjektum, amelyik 
a pénz által tud kötődni objektumokhoz és más szubjektumokhoz (egyénekhez) és 
ehhez nem kell felfednie személyiségét, vagy engednie a személyes szabadságából, 
hiszen a pénz által képes kötelékeket kialakítani. Már nem számítanak vallási, poli-
tikai, nemi vagy bármilyen szerepek és jellegek, csak és kizárólag a pénz: „csakis a 
pénz teremthetett olyan közösködést, amely az egyes tagot egyáltalán nem vette 
igénybe: kibontakoztatta a kényszertársulás [Zweckverband] tiszta formáit, azt a 
szerveződési módot, amely úgyszólván az egyénekben levő személytelen mozzanato-
kat egyesítette valamilyen cselekvés céljából, s amely mindmáig az egyetlen lehető-
séget mutatja arra, hogyan egyesülhetnek személyek, abszolút zárójelbe helyezve 
mindenfajta személyes és konkrét sajátosságukat.”55 

Az egyházi és a politikai csoportosulások, vagy a céhek, a szakszervezetek tag-
jaiktól megköveteltek közös és különös, a szubközösséghez tartozást jelölő jegyeket, 
a pénzközösségen belül ilyen már nincs, mert az egy Zweckverband – kényszertár-
sulás. Berger Viktor megemlíti, hogy Simmel Zweckverband-felfogása pozitívum is 
lehet, mert a pénzkötelékekben az emberek csak (anyagi) funkcióikban kötődnek 
egymáshoz, személyiségükben alig, így ha kihasználják egymást, az is elsősorban 
csak funkcióikat érinti, azokat sértheti.56 Itt említhetjük meg a könyv divattal, mint 
egy szocio-ökonómiai kategóriával foglalkozó részét is. „A mai divatok messze nem 
olyan különlegesek és költségesek, mint a régebbiek voltak, ezzel szemben azonban 

 
54 A birtoklás a korábban említett két, fösvény és pazarló attitűd ellenére nem korlátlan, 
ugyanis a birtok tárgy ding an sich anyagát tekintve egy ponton gátat vethet a birtokló szub-
jektum szabad akaratának, például egy fadarab legyen az az enyém, nem csinálhatok belőle 
semmit, amihez már nem fa a szükséges alapanyag. Valamint a birtoklás szabadsága a szub-
jektum felől is véges, gondoljunk egy zsarnokra, akinek túl sok szolgája van és már nem tud 
mindenkit elnyomni, felügyelni. 
55 Uo. 423. 
56 Berger 2019. 20. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

62 

sokkal rövidebb ideig tartanak”57 – jegyezte meg Simmel. A divat alapvetően szub-
kulturális jelenség, de a pénzvilág, a mindenki által hozzáférhető pénz útján felgyor-
sította és cseppfolyóssá tette a társadalmi osztályokat – így az egykor a szubjektum-
mal összeolvadó (szubkulturális) egyedi öltözet is eltűnt. Az előbb felsoroltak, a tö-
meggyártás és a modern piac törvényszerűségei által gyorsan elérhető mindenki szá-
mára minden divatcikk. Így tehát, ha az adott divatot követő egyén már nem akar 
vegyülni és egyedi kíván maradni, újabb divat iránt támaszt keresletet és megindul a 
soha véget nem érő, gyors ütemű és gyökértelen, tömeg „divatgyártás”, aminek ma 
is tanúi lehetünk. 
 Egy másik igen érdekes része a könyvnek az idegenség és a pénz szociológiai 
kapcsolatának elemzése.58 Ez Simmel számára újabb bizonyíték a pénznek tulajdo-
nított fiktív kötelékteremtő erőre, mert a történelem során a pénzhez a kirekesztettek 
és az idegenek (például a zsidók is) ugyanazzal a reménnyel fordultak, hogy legalább 
azáltal kapcsolódhassanak az adott társadalomhoz.59 „Nem szükséges hangsúlyoz-
nunk, hogy a pénzérdek középponti szerepe és a társadalmi elnyomottság közötti 
egész összefüggés legátfogóbb példáját a zsidók nyújtják. […] A zsidók gazdagsága 
pénzben testesült meg, ezért voltak a kizsákmányolás oly keresett és termékeny ala-
nyai”60 – írta Simmel. 
 
A kiüresedő modern ember karakterei 
 
Simmel számára a szabadság nemcsak a külső függésektől való mentességen alap-
szik, etikai értelemben sokkal inkább az értelemnek az érzéki-önző impulzusoktól 
való függetlenségét jelenti. A szabadságnak ez a moralizáló megfogalmazása a fiatal 
Marxnál is megjelent, ahol az erkölcs a szabadság bensőségét jelentette, vagyis az 
ember azért ember, mert erkölccsel rendelkezik, erkölcsének tudata az ész, gyakor-
lata pedig maga a szabadság volt.61 A pénz természete viszont nem hasonlít az em-
berére, így ezek az impulzusok az újkortól kezdve már szinte kikerülhetetlenek és 
hatással vannak az emberekre. A pénz destruktív hatása a személyes síkon, a szemé-

 
57 Simmel 2004. 581-582. 
58 Uo. 255-260. 
59 A gazdaságtörténet korai szakaszában a kereskedők vándorok voltak, lényegében min-
denhol idegenek és nagyon sok esetben zsidók, akik nem fértek hozzá más hivatáshoz és már 
eleve szétszórva éltek világszerte. A középkori Európában, egyedül számukra engedélyezték 
a kamatszedést (amit még az egyház is tiltott). A zsidók a földkamatot nem fogadták el, túl 
bizonytalannak tartották, hiszen a háborúkkal tűzdelt középkorban a földek sűrűn gazdát és 
uralkodót cseréltek, így a kamat jogcíme bármikor megszűnhetett. Az első pénzintézetek és 
bankok, mivel idegenek alkották ezeket, a háborúk esetén minden félnek elfogulatlanul adtak 
hitelt, így könnyen és biztos profithoz jutottak, a nemzeti érzülettől fűtött tömegek pedig 
okkal érezhettek utálatot irántuk. 
60 Simmel, 2004, p. 255. 
61 Szücs 2019. 33. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

63 

lyiség „pénzügyi” felértékeléseként és az emberi kapcsolatok gazdasági töltetűvé vá-
lásával válik nyilvánvalóvá a történelem során. Simmel ezeket a vérdíj, a nővétel és 
feleségvásárlás, a prostitúció, a rabszolgaság és az érdekházasság valamint a csalás 
és megvesztegetés eseteinek komplex vizsgálatán vezette le. 
 A személy értékének anyagias felfogása az ókorban, a pénz előtt is jelen volt. 
Gyilkosságokért, hacsak nem azonnal a lex taliot alkalmazták, horribilis összegű 
pénzbüntetéseket szabtak ki, amelyeket természetesen lehetetlen volt kifizetni, így a 
büntetés súlya átszállt a valóságos személyre, aki vagy életével vagy saját maga és 
egész családja rabszolgasorba való süllyedésével fizetett meg bűnéért. Simmel szá-
mára itt a lényeges momentum az, hogy az individuum szintjére csak a bűnös fize-
tőképtelensége miatt, tehát a pénzen keresztül jutott el a büntetés. A megfizethető 
vérdíj pszicho-szociológiai oksága egyszerű volt, a megölt családtag kieső gazdasági 
erejét pótolni kellett, a gazdasági kárt kellett megtéríteni.62 Ezekben az esetekben a 
vezeklés elsősorban kárpótlás volt és nem annyira büntetés, azaz nem a bűnösnek, 
hanem a sértett hozzátartozóinak szólt. A közvetlenül a szubjektumra vonatkozó 
büntetés pénztől való távolodása akkor érhető tetten leginkább, amikor már börtön-
büntetésről beszélünk, hiszen ez nem csak, hogy nem hoz anyagi hasznot a sértet-
teknek, sem a börtön fenntartójának, de utóbbinak még pénzbe is kerül. Konvencio-
nális és intézményes jogok, szabályok és fejlett büntetőrendszer esetén a vétek az 
atomizált és közvetlenül is érintett egyének szintjéről felemelkedik a közösség szint-
jére és közbéke elleni vétség lesz, így mindenkinek érdeke ezek elkerülése vagy 
megtorlása, ami bűn visszatartó erejű is lehet egyben.63 
 A nővétel vagy feleségvásárlás kapcsán Simmel vitatkozott azzal a nézettel, mi-
szerint az csupán egy alantas és kulturálatlan szokás lett volna. Szerinte ellenkező-
leg, egy szabályozott és kiforrott rendszer volt, ahol a vőlegények „válogattak”, így 
volt esztétikai mozzanata is, ezért messze távol áll a barbár nőrablás szokásától és 
egyébként is: „A birtoklás, mint mondják, mindenütt a birtok szeretetét váltja ki. 
Nemcsak úgy áll a dolog, hogy áldozatot hozunk azért, amit kedvelünk, hanem for-
dítva is: kedveljük azt, amiért áldozatot hoztunk.”64 Nagyon lecsupaszítva azt is 
mondhatjuk, hogy Simmel szerint ez az elnyomó, individuumtól megfosztó és egy 

 
62 Bizonyos kultúrákban a vérdíj a feltámadás szóval volt azonos, összege változó volt, nőért 
jellemzően kevesebb, de a tisztségektől is függött. A vérdíj megszűnését a kereszténység 
segítette elő, mert annak dogmája kinyilvánította, hogy az ember értéke nem mérhető pénz-
ben, mert ez az érték transzcendentális és metafizikus, „magán az empirikus lényen túli.” 
Simmel 2004. 444. 
63 Az ember és a pénz fogalmának fejlődése ellentétes utat járt be ebben a kontextusban. 
Míg a középkorban a kamat tiltott, de az emberkereskedelem bevett szokás volt, az újkorban 
fordítva áll a dolog. A személyiség értéke megnő, az újkorban a pénzbírság, mint büntetés 
csak kisebb vétkek esetén jár. Simmel a pénzbüntetés „személyes jellegének erejét” egyéb-
ként is megkérdőjelezte, hisz ha valakit pénzbüntetésre ítélnek, és ki tudja fizetni, azt nem 
sínyli meg úgy személyes renoméja és megítélése, mintha börtönbe kerülne. 
64 Simmel 2004. 458. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

64 

emberi lényt áruként adó-vevőszokás, mégis szép, mert gazdaságilag mérhető érté-
ket ad a nőnek, sőt erkölcsszilárdító is, hiszen az, amit vesznek, azt vigyázzák is és 
így a promiszkuitás és poligámia ellen is hasznos lehetett.65 Egyébként a feleségvá-
sárlást majdhogynem elnéző Simmel számára az érdekházasság megbotránkozás tár-
gya volt és határozottan rossz véleményt alkotott róla. Szerinte az érdekházasságban 
sérül a házasságon belül fontos egyenlőség, „itt, miként sok más esetben is, az mu-
tatkozik a pénzen alapuló viszonyok sajátosságának, hogy az egyik fél esetleg fö-
lénybe kerül, túlsúlyának igen alapos kihasználására, sőt fokozására hajlamos. Ter-
mészetesen minden ilyen viszonyban már eleve jelen van ez a tendencia. A primus 
inter paresből igen könnyen lehet egyszerűen a primus.” 66– olvasható A pénz filo-
zófiájában. 
 Ahogy korábban a vérbosszút felváltotta a központi hatalom büntetőjogi rend-
szere, úgy a nővásárlást is felváltotta a hozomány alapú házasság intézménye. A ho-
zomány egyik funkciója az volt, hogy ellensúlyozza a férfi nővásárlás során, a nő 
fölött szerzett jogának totalitását. Hozománnyal már nem pusztán megvette a nőt, 
hanem a nő is önálló gazdasági súllyal érkezett a házasságba. A két fél így egyenlő 
gazdasági szereplő lett és hasonló jogok és kötelezettségek illették meg őket. A ho-
zomány párhuzamosan fejlődött a pénzgazdálkodással és együtt szorította ki végleg 
a feleségvásárlás szokását. Egyébként a női szerep konzervatív és ezt a szerepet sok 
esetben csak a háztartásba száműző, a patriarchális világunkban jellemző felfogása 
a nő gazdasági (áru-) értékét egyébként is végleg megszünteti, hiszen ez alapján nem 
éri meg feleséget vásárolni, mert az már „csak” a háztartást igazgatja, effektív mun-
kavégzés szempontjából értéktelen. 
 A következő pénztől fűtött emberi nexus, melyet egyébként Simmel a legmegfe-
lelőbbnek tartott a pénz lényege számára: a prostitúció. A (szexuális) kapcsolat, ame-
lyet a prostitúció nyújt a feleknek, annyira ragad érzelmileg ezekhez a szereplőkhöz, 
mint maga a pénz, ahhoz a kézhez (értsd magához a szubjektumhoz), amelyik átadja 
azt a magát felkínáló egyénnek. A pénz a prostitúció eszköze és célja is, a pénz maga 
is ledér prostituált, felkínálja magát minden és mindenki számára. Kant morális prin-
cípiuma itt semmisül meg teljesen, hiszen aszerint az ember nem lehet eszköze egy 
másik ember céljának. A prostitúció erkölcsi értelemben a nő számára a maximális 
lealacsonyodás, hiszen azt adja közáruba, ami neki a legintimebb. A nők nemisége 
és szubsztanciája sokkal összeforrottabb mint a férfiaké, vélte Simmel, ezért is adó-
dik az a furcsa helyzet, hogy a házasságtörő nőt sokkal jobban elítélik, mint az 
ugyanezt elkövető férfit, a kicsapongó nőt megszólják, a férfiakat kevésbé. Mondjuk 
ki, a nő csak egyszer veszítheti el ártatlanságát, lényegét és becsületét.67 Marx A 

 
65 Simmel egyik forrása szerint a dél-afrikai kaffer asszonyok kifejezetten szerették és elő-
kelőnek érezték, ha tudták, hogy hány ökröt érnek ők maguk (megjegyzendő, hogy ezeknél 
a törzseknél többnejűség volt). 
66 Simmel 2004. 472. 
67 Ugyanakkor bizonyos kultúrákban a női tisztesség, tisztaság és a pénz közötti viszony 
eltérő volt, gondoljunk csak a templomi, szakrális prostitúcióra a suméroknál vagy föníciai-
aknál, vagy a kelengye prostitúció útján való megkeresésére. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

65 

szent család lapjain, Fouriert idézve a nőket érő súlyos, kettős mércéről beszélt, ar-
ról, hogy „a női nem lealázása, a civilizáció lényeges […] összetett, kétértelmű, két-
színű és képmutató jellemvonása.”68 
 A gazdasági előnyszerzés két erkölcstelen és hamis módja a csalás és a megvesz-
tegetés. Mindkettőre, akárcsak a cserére és a személyi függésre is, forradalmian ha-
tott a pénz, elegánssá tette azt. Ha valakit egy csorda ökörrel vagy autóval fizettek 
le, azt nehezen tudta elrejteni, ma viszont az ugyanilyen célból szerzett pénzt köny-
nyen, praktikusan el lehet tenni. Simmel az előbbiekkel kapcsolatban a következőt 
jegyezte meg: „A prostitúciót illetően egyébként az a jelenség is érvényesül, hogy 
bizonyos mennyiség fölött a pénz elveszti méltatlan jellegét s arra való képtelenségét, 
hogy egyéni értékeket fejezzen ki. A modern ,jó” társaság annál egyértelműbben 
iszonyodik a prostituálttól, minél nyomorultabb és szegényebb, s idegenkedése az 
árának növekedésével csökken, s végül elég gyakran még a szalonjába is bebocsátja 
a színésznőt, akiről mindenki tudja, hogy egy milliomos kitartottja, jóllehet egy ilyen 
nőszemély talán sokkal szipolyozóbb, csalárdabb, belsőleg romlottabb megannyi ut-
cai kurvánál. Ezt a jelenséget már az is erősíti, hogy míg általában a nagy tolvajokat 
futni hagyják, addig a kicsiket felkötik, s a nagy siker, viszonylag függetlenül attól, 
hogy milyen területről van szó, s mi a tartalma, már önmagában is bizonyos tiszte-
letet ébreszt.”69 

A pénz tehát képes elveszíteni méltatlan jellegét. Az előző kategóriánál látott ket-
tős mércét tapasztalhatjuk itt is. Ha valaki olcsó dolgot lop, bár azért teszi, mert a 
létszükségleteit sem tudja kielégíteni, elítélik, hiszen milyen romlott jellem az, aki-
nek egy alacsony összeg is „megtörte a gerincét”, viszont ha valaki nagy értéket lop, 
mondhatja a kapitalista morál, hogy egy oly nagy érték, még egy igen acélos jellemet 
is bűnre csábított volna.70 Simmel az efféle kapitalista morált megveti és rávilágít, 
hogy a létszükséglet lopásakor, az azt megelőző és kiváltó pszichológiai inger sokkal 
szignifikánsabb, így jogosabb, mint pénz lopása esetén, hiszen előbbi kapcsán a lo-
pás és a lopott termék fogyasztása között nincs közbenső tag, pénz lopására viszont 
valószínűleg nem az akut éhség viszi az embert. 
 A pénz az átformált anyagi világhoz, az emberi kultúrához és esztétikumhoz fű-
ződő viszonyt is megváltoztatta. A pénzembernek e téren két különböző viselkedési 
stílusa alakult ki. A cinikus, aki az élvezeteket fentről lefelé rangsorolja, számára 
annál élvezetesebb valami, minél több pénzbe kerül. A másik eset a blazírtság, az 
apatikus igénytelenség, amit Simmel a következőképpen magyarázott meg: „Akin 
egyszer belülről úrrá lett az érzés, hogy az élet egész lehetséges sokfélesége pontosan 
ugyanakkora pénzösszegért kapható meg, az szükségképpen blazírt lesz. Rendszerint 

 
68 Marx 1971. 195. 
69 Simmel 2004. 474. 
70 Simmel 2004. 474-476. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

66 

a kimerítő élvezeteket tekintik a blazírtság okának, s joggal, minthogy a túl erős in-
gerek végül minden reakcióképességet kilúgoznak az idegekből.”71 Ennek a fajta át-
alakulásnak a háttere a pénz formaromboló erejében van, hiszen a közvetlen áruösz-
szemérés megszűnésével a termékek formája közömbössé vált, és a minőségi mérés 
helyett a mennyiségi vált döntővé. Simmel ezt egyfajta materializmusnak láttatja, 
mert a materializmusban, ugyan elsődleges az anyag, de ez az anyag formát és esz-
tétikumot egyaránt nélkülöz. 
 Simmel hiányolta az előkelőséget is a pénzből. Előkelő az, ami nem felcserélhető, 
nem hozható közös nevezőre és rendelkezik „a magát közössé tétel pozitív kizárásá-
val”.72 A pénz ezeknek szöges ellentéte, olyan, mint a tenger, mindent egybemos, az 
ókori indiai arisztokraták ezért undorodtak a tengeri kereskedelemtől – féltek a kasz-
toknak, akárcsak jelképes összemosódásától is, mert ami közös az alantas is, min-
denki által hozzáférhető. Érdekes, hogy a pénz forgalomban lévő mennyisége a 
nyelvben mai napig a „folyósítható” jelzőt viseli, ami jól utal szubsztanciájára is 
(angolul úgyszintén liquidity). Egy idevágó nyelvi érdekesség, a német Gemein szó, 
amely közöset és közönségeset, alantast is jelent. 
 
Lelkek a gyártásban 
 
Az érték, a szabadság és az egyén után az utolsó nagy kategória a munka. A munka 
a szellem objektivációja, létezésünk külsővé tett része, így tekinthetjük ontológiai 
kategóriának is. A munka a tárgykészítés folyamata is és ennek eredménye a saját 
képünkre formált természet.73 A szellem eltárgyiasításával, ami a munka gyümölcse, 
a tudat munkája nem csak objektiválódik, de elmenthetővé és később – szinte bárki 
által – újra hasznosíthatóvá válik. Simmelnek ebben a szerzett tulajdonságok átörö-
kítéséről szóló transzgenerációs elképzelésében könnyen felfedezhetjük az a priori 
ismeretek kanti kategóriáját. Az ember ennek megfelelően nem csak utód, mint az 
állatok, hanem örökös is és az objektiválódott kultúra, az örökség viszonya a min-
denkori szubjektumok kultúrájával (az adott örökös saját ismereteivel) együtt adja 
meg egy-egy közösség stílusát.74 
 Simmel Az életstílus című fejezetben kritikával illette Marx munkaelméletét. 
Marxnál a munka és a munkaerő75 között distinkció van, előbbi az ember fizikai és 

 
71 Uo. 300. 
72 Uo. 484. 
73 Megjegyzendő, hogy Marx számára is fontos volt az ember természeti lény meghatáro-
zása. A természet az a közeg, melyben az egyén munkája tevékeny, hiszen a természetből 
készít átvitt értelemben tárgyakat. „Ez az az anyag, amelyen munkája megvalósul, amelyen 
munkája tevékeny...” Marx 1981. 84. 
74 Simmel 2004. 570. 
75 Itt is tetten érhetjük, azt a többek között Heller Ágnesnél megjelenő Marx-koncepciót, 
miszerint Marx nagy metodikai újítása az volt, hogy a meglévő empirikus, gazdasági kate-
góriák mellé rendelt – több esetben dialektikusan – egy metafizikai, transzcendens kategóriát 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

67 

szellemi képességeinek összessége által kifejtett erő, utóbbi pedig az, amit a létszük-
ségletek kielégítése után képes kifejteni az ember. Marx szerint a konkrétabb mun-
kaerő az, ami a munkás fizetésének az alapja, egyszerűbben mondva annyi fizetést 
kap, hogy éppen csak ezt ki tudja szolgálni és újra tudja termelni. Simmel szerint ez 
a fundamentálisnak beállított különbségtevés csupán a szocialisták számára volt 
szükséges, mert csak így nyer értelmet elméletük. Marxnál a munka eredménye 
ugyanis több, mint amit a munkás megkeres bér formájában és amit munkaerejének 
újratermelésére tud fordítani, így keletkezik a többlethaszon. Simmel szerint Marx 
munkafogalma negatív76 és csupán akkor lenne valós (és nyerne értelmet a többlet, 
de ki nem fizetett termelés), ha a munka csak általában munka, és a szükséglet 
ugyanígy általában, differenciálatlan szükséglet lenne, de egyik sem ilyen termé-
szetű. Simmel a szocialisták nézetét „brutálisan materialistának” nevezte, amiben a 
munka csak fizikai munka lehet, pedig szerinte ez sem igaz, hiszen minden fizikai 
mozdulathoz komplex kognitív, idegi munka is szükséges.77 Simmel számára az 
egész marxi gazdaságialap-felfogás egy hamis narratíva, amihez a kommunizmus 
utólag teremtene olyan gazdasági és társadalmi konstellációt, amelyben ez igazzá 
válna. 
 „A munkamegosztás, amelyből olyan sok mindenféle előny származik…”,78 ezt a 
klasszikus közgazdásztól, Adam Smithtől idézem, vele szöges ellentétben Simmel 
és Marx szövegeiben a munkamegosztás definiálásakor és értékelésekor, szinte meg-
egyezően lesújtó értékelést látunk. A definiálásbeli eltérés minden bizonnyal abból 
ered, hogy Smith elsősorban puszta közgazdasági kategóriaként tekintett a munka-
megosztására, mint a termelés fokozójára, hatékonnyá tévő csodamódszerére, míg 
Marx és Simmel a munkást közvetlenül és metafizikusan egyaránt érő hatásokból 
indult ki. 
 A munkamegosztása a termelés teljes folyamatának megosztását és az egyéni 
munka feldarabolását is jelenti. Ennek következtében egy inadekvát viszony alakul 
ki a munkás és munkája,79 valamint terméke között, eltűnik a Simmel által lélekből 

 
is, és fordítva. Heller 2016. 21. Ebben az esetben nyilvánvalóan a munka a gazdasági foga-
lom, amihez a munkaerő egy transzcendensebb fogalompárként társult. 
76 Újabb nyelvi érdekesség, hogy a nyelvek többségében a munkát jelölő szó jellemzően 
negatív eredettel és vagy negatív sokadlagos jelentéssel rendelkezik. A latin labora szó küsz-
ködést, az angolban a labour munkát, munkaerőt, de vajúdást is jelent. A szláv rabota szó, 
ami az első számú kifejezés a munkára az oroszban, szintén hasonló eredettel rendelkezik, a 
rab szótő rabszolgaságot jelent, és minden bizonnyal a magyar rab és rabszolga kifejezések 
is innen erednek. A magyar munka szó a szlovák muka kifejezésből ered, ami körül-belül a 
kín, gyötrelem és szenvedés megfelelője, a múka kifejezés az oroszban ugyanezekkel a je-
lentésekkel bír. 
77 Simmel 2004. 530. 
78 Smith 1959. 63. 
79 „Egyáltalában megsemmisítette a természetadta jelleget, amennyire ez a munkán belül 
lehetséges, és minden természetadta viszonyt pénzviszonnyá oldott fel” – ahogy Marx fogal-
mazott 1846-ban. Marx 1960. 59. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

68 

fakadónak tartott jelleg, ami minden emberi munkánál jelen kellene legyen.80 „Ahol 
a munkamegosztás uralkodik, ott […] a teljesítmény összemérhetetlen a teljesítményt 
végző emberrel, aki többé nem ismeri fel önmagát cselekedetében, amely semmiféle 
személyes-lelki sajátossághoz nem hasonló formát ölt, s úgy jelenik meg, mint lé-
nyünk egészen egyoldalúan kiképzett része, amely közömbösen áll szemben annak 
egységes egészével.”81 – ezek a sorok mintha csak Marx elidegenedés koncepciójá-
ból lennének. Ebben az átalakult rendszerben a munkáson túl, a tőkésnek is kulcs-
szerepe van, ugyanis ő a fragmentált munkafolyamathoz szükséges munkaeszközök 
beszerzője és fenntartója. A tény, hogy az eszközök tulajdonosa és azok használója 
nem azonos személy, egy mesterséges és idegen objektivitást ad a munkás tevékeny-
ségének, hiszen az már nem a saját eszközeivel dolgozik. Saját szerszámokkal vég-
zett munka esetében a munka aktusa a személyiségen belül marad, tapad hozzá és 
csak a készáru válik el attól, de ahogy egyre fragmentáltabb a munka, annál kevésbé 
tud a munkás szubjektuma kötődni ahhoz. „A társadalomban az újabb és újabb gé-
pek megjelenése az antitézis, a munkamegosztás ellen formulája: az ipar géniuszá-
nak tiltakozása a felaprózott és emberölő munka ellen.”82 – írta Marx. Az új gépek 
egyre összetettebbek, és minél inkább azok, annál kevésbé lehet őket szabadon al-
kalmazni, tehát nem csak a munkafolyamatai, de az eszközhasználat is szigorú kere-
tek közé szorul. „Mivel azonban a gép totalitássá válik, és a munka egyre nagyobb 
mennyiségét szívja fel magába, ezért éppúgy autonóm hatalomként áll szemben a 
munkással...”83 – jegyezte meg Simmel, vagy Marxnál egy másik helyen azt olvas-
hatjuk, hogy „a munkaeszköz agyonüti a munkást.”84 
 A fent leírt folyamat miatt felborult az élet mozgása és ritmusa, vagyis – ahogy 
Sik Domonkos, a Zweckverband depresszív jellegét hangsúlyozva fogalmaz – a „te-
vékenységek elszakadtak időbeli lokalizáltságuktól.”85 A ritmus, aminek „minden 
sora emelkedés és süllyedés, hullámmozgás volt”, egy természetes ritmus,86 amely-
ben tudtuk, este aludni kell, hogy a következő napon a test energiával telt és munkára 
kész legyen. A munkaerő praktikus és taktikus beosztása, amely a biológiai szükség-
leteket is figyelembe vette felborult és ma már a gép igényeihez igazodik a megosz-
tott munka. Modern életünk a nap és éj adta természetes ritmust is felborította, hiszen 
elérhető számunkra a lámpák fénye. Leküzdöttük a távolságokat a járművek és a 

 
80„Egy műalkotás szubjektivitása, lélekkel átitatott jellege az, hogy a műalkotó teljes szívét-
lelkét beleadta műalkotásába és a műalkotás reprezentálja is ezt a lelki tartalmat” – fogal-
mazott Simmel. Simmel 2004. 571. 
81 Uo. 572. 
82 Marx 1978. 162. 
83 Simmel 2004. 578. 
84 Marx 1955. 403. 
85 Sik 2019/3. 50. 
86 Simmel szerint a pénz maga is rendelkezik saját ritmussal. Mint már említettük, ha a pénz 
nem likvid és nem mozgatják semmit nem ér, és mivel érmeként kerek formájú és képes 
gurulni, ez a folyamatos mozgás a pénz valódi ritmusa. Így az „örök- és abszolút mozgás 
szimbóluma akárcsak a világ maga, actus purus” – írta Simmel. Simmel 2004. 648. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

69 

tömegközlekedés, vagy akár a telefon által. Simmelnél így olvashatjuk: „Hadd em-
lékeztessek a szállítás fejlődésére: az időszakonkénti postakocsitól a legfontosabb 
pontok között szinte megszakítás nélkül működő kapcsolatokig, a távíróig és a tele-
fonig, mely a kommunikációt már semmiféle időbeli meghatározottsághoz nem köti; 
a mesterséges megvilágítás javulására, amely egyre alapvetőbben bénítja meg nap-
pal és éjszaka váltakozását, annak az életet meghatározott ritmusba szervező követ-
kezményeivel. 87 
 Végeredményként elmondhatjuk, ahogy egyre „több lélek vett részt a gyártásban, 
annál kevesebb lélek lesz magában a termékben”,88 azaz szubjektumból visszama-
radó jegy. Hasonló felfogással találkozunk Adorno és Horkheimer A felvilágosodás 
dialektikája89 című kötetében. Adornoék párhuzamot vontak az animizmus és a mo-
dern indusztrializmus között, szerintük az előbbiben a dolgot lelkesítették át, míg a 
mi korunkban már a lelkeket dologiasítják el.90 

Láthattuk, hogy a pénz forradalmi eszközként alakítottá át a csere folyamatát. 
Praktikus értékközvetítő volt, így az emberiség az értékdifferenciálás és az intellek-
tuális elvonatkoztatás képességének fejlődése mellett maga mögött hagyhatta a ne-
hézségekbe ütköző és körülményes közvetlen árucserét. Mindhárom vizsgált szerző, 
Simmel, Hess és Marx is hasonlóan látta a csere történelmi fejlődését, melynek első 
formáját a barbár rablásban állapították meg. Azonosság fedezhető fel még Marx és 
Simmel között a munkamegosztás negatív értékelése és a nők korabeli helyzetéért 
való bizonyos fokú aggodalom kapcsán. Hasonlóság látható Simmelnek, az általam 
transzgenerációsnak is nevezett, az a priori ismeretekre és ezek átörökítésére vonat-
kozó történelem koncepciója és Marx A német ideológiában még kialakulóban lévő 
formációelmélete között, amiben Marx így fogalmazott: „a történelem nem egyéb, 
mint az egyes nemzedékek egymásutánja, amelyek mindegyike kiaknázza azokat az 
anyagokat, tőkéket, termelőerőket, amelyeket valamennyi elődje reá hagyományo-
zott, ilyenképpen tehát egyfelől a ráhagyott tevékenységet folytatja egészen megvál-
tozott körülmények között, másfelől pedig a régi körülményeket módosítja egészen 
megváltozott tevékenységgel...”91 
 Az eszközkészítő ember teleologikusan készített eszközöket, hogy a valóság „az 
akarati folyamata” része lehessen, Simmel szerint: „az eszközök azt jelentik, hogy a 
valóság viszonyai és láncolatai a mi akarati folyamatunk részeivé válnak.”92 A pénz 
eszköze viszont túlnőtt az emberiségen és az eszközök eszköze lett, hiszen általa már 
bármilyen más eszközt is meg lehet vásárolni, ezért eszközből egyszersmind céllá is 
vált. A pénz önmagában nem ért semmit, a benne realizálódott emberi volt az, ami 
értéket adott neki. A kapitalizmus korára megszilárdult egy olyan rendszer, amiben 
a pénztől függ az élet, ezen fordul meg a boldogság és a boldogtalanság, ahogy Marx 

 
87 Uo. 617. 
88 Uo. 589. 
89 Horkheimer – Adorno 2020. 19-65. 
90 Uo. 46. 
91 Marx 1960. 37. 
92 Simmel 2004. 536. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

70 

írta: „a pénz ezért hatalom a polgári időszakban, mert csak körüludvarolják, miként 
egy leányzót (tehénpásztorleánykát, per appositionem Dulcineát).”93 A pénz olyan, 
mint egy nagy tó, bármelyik partján, „… minden oldalról mindazt kimerhetjük, amit 
a velünk hozott edény formája és űrtartalma megenged” 94 – írta Simmel, és szerinte 
a pénzt e „kommunista” jellege teszi általánosan hozzáférhetővé. Ez alapján hason-
lítható a nyelvekhez is, mert bizonyos kontextusban és kereteken belül egyenértéke-
sítő, összhangteremtő és kibékítő funkciókkal bír. A nyelvi hasonlat Simmelt meg-
előzően Hessnél is megtalálható. 
 A pénz segített felszámolni a személyi függést, és lehetővé tette a sokszínű, uni-
verzális birtoklást, de mindezek mellett az embert is egy puszta, a pénzen lemért 
termékké változtatta, és az emberi kapcsolatokat ellaposította. A termékeket pénzér-
tékükön kívül értéktelenné tette, egyszerűbben fogalmazva az emberi pszichét befo-
lyásolva minden értéket és az ezek megítéléséhez szükséges emberi képességeket és 
érzéseket elpusztította, így elidegenedést okozva az élet szinte minden területén. Az 
elidegenedett újkor a zavarodottság és rejtett önellentmondások kora, amit Simmel 
elgondolásában „… a feszültség, várakozás, feloldatlan szorongattatás érzése hatja 
át - mintha csak most jönne még a fődolog, a végérvényes, az élet és a dolgok volta-
képpeni értelme és középpontja. Ez láthatóan azzal függ össze, hogy, mint gyakran 
kiemelik, a kultúra fejlődésével párhuzamosan az eszközök túlsúlyra kerülnek az élet 
céljaival szemben.”95 Ehhez viszonyítva a pénz talán egy pozitív dolog lehetne, hi-
szen egyfajta megnyugvó és stabil viszonyítási pontot adott, megnyugtatta a gazda-
ság folyton mozgó és nehezen összemérhető elemeit, ahogyan az elvont időt „meg-
nyugtatta” a zsebóra feltalálása.96 
 Non olet, mondották állítólag a pénzre a császárkori Rómában, de ha belegondo-
lunk: a pénz számára az embernek sincs szaga. A pénzértékkel bíró tárgyak ahhoz 
húznak, aki a legtöbbet vagy leggyorsabban ad értük, egyéb jellem vagy minőség 
iránt nem válogatnak. A pénz az ember cselekedeteit a szubjektumon kívülre helyezi, 
ugyanis a pénz számára ezek tökéletesen indifferensek. A pénz általi totális nivellá-
lásban mindenki egynek számít, és senki nem számít egynél többnek, egy matema-
tikailag sematizált és atomizált társadalomban. A személyiség a pénz világában már 
nem jellemként van jelen, hanem adott gazdasági és dologi hatalom hordozójaként. 
Ebben a világban a mai konkurens és halálos ellenfél másnap már a legjobb üzleti 
partner lehet, mert a pénz mindent kibékít. Ahogy Simmel fogalmazott, a pénzben 
benne van „az indifferencia elve, az ellenségeskedéseket kiemeli a puszta személyes-
ség szférájából, és olyan talajt kínál nekik, amelyen végső soron mindig lehetséges 
a megegyezés”.97 
 Amikor Simmel arról írt, hogy a „kultúrtárgyak mindinkább egy önmagában zárt 
világgá  növekednek, amely egyre kevesebb ponton érintkezik a szubjektív lélekkel…” 

 
93 Marx 1960. 390. 
94 Simmel 2004. 545. 
95 Simmel 2004. 608. 
96 Uo. 559. 
97 Uo. 543. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

71 

akkor tulajdonképpen ugyanazt írta le, mint Marx a tárgyak személyektől való elide-
genedésekor. Marx ugyan megállt a szubjektum fogalmánál, Simmel pedig tovább 
ment a „szubjektív lélekig”,98 de talán ebben ragadhatjuk meg legtisztábban a mate-
rialista és az idealista filozófia egyik esszenciális különbségét. A szubjektum objek-
tivációja, azaz eltárgyiasulása, az emberi oldalon Unruhe, azaz nyugtalanságként je-
lentkezik. Az elidegenedés, a szubjektum elvesztése a szubjektum és az objektum 
kapcsolatában, a tárgyi világ szembefordulásaként és az emberi lét egyik legszélső-
ségesebb ellentmondásaként tárul fel.99 Morálfilozófiai szempontok mentén az el-
idegenedett vagy legalábbis Unruhe egyén viselkedése, amikor az elkeseredett és 
soha véget nem érő tárgyvásárlásba és felhalmozásba menekül hasonló Søren Kier-
kegaard életstádium modelljének első stádiumában tengődő egyénének az életvite-
léhez. Kierkegaard három életstádiumot különített el, ezek a negatívtól a pozitívig 
haladva az esztétikai, az etikai és a vallási stádium. Az esztétikai stádiumban élő 
ember Don Juanhoz100 hasonló, élete nem teljes és ennek tudatában, ezt a teljességet 
a külső megerősítések sűrűjében igyekszik megtalálni, ahogyan a kapitalizmus Un-
ruhe fogyasztója az időről időre megvásárolt árukban, a vásárlás aktusában. Igaz Ki-
erkegaard Don Juanja a külső megerősítést az elcsábított emberekben, a velük való 
tiszavirág-éltű és kihasználó kapcsolatokban keresi, de a pszichológiai motiváció 
ugyanaz, mint az elidegenedésnél. Don Juanhoz hasonlóan az elidegenedett pénzem-
ber sem válogat, a lényeg a mihamarabbi kielégülés: „… ifja, vénje, csúfja, szépe. 
Arra jó csak, hogy letépje”101 – fogalmazott Kierkegaard. 
 A modern korban az egyén szabad, szabadon vehet és eladhat, de végül ez oda-
vezet, hogy a tárgyakban keresi azt az „erőt, szilárdságot, lelki egységet, amelyet ő 
maga veszített el a hozzájuk (ti. A tárgyakhoz) fűződő pénz miatt megváltozott viszo-
nyában”102 vagy ahogy Marx fogalmazott: „a valóságos magántulajdon éppen a le-
geslegáltalánosabb valami, aminek semmi köze sincs az egyéniséghez, sőt ami ép-
penséggel ledönti azt. Amilyen mértékben magántulajdonosnak számítok, olyan mér-
tékben nem számítok egyénnek — olyan tétel ez, amelyet a pénzházasságok nap mint 
nap bizonyítanak.”103 A kapitalizmus működésének és pszichológiai hatásainak eme 
elemzése szintén ismerős lehet az Adorno-Horkheimer páros, már említett művéből. 
A két XX. századi szerző elítélte a szabványosított fogyasztást és az általa kialakított 
szabványosított viselkedést, mint pszichológiai okozatot. Ahogyan elítélték az 
egyéni lét meghatározásának eldologiasodását is, hogy végül minden csak és kizá-
rólag a Succes vagy Failure végeredmények distinkciójára redukálódott, az egyén a 
pénz és fogyasztás világában vagy sikeres, vagy bukott csődtömeg lehet és ezek a 
státuszok természetesen a pénzen, az anyagi gazdagságon méretnek le. Az őskorban 

 
98 Uo. 580. 
99 Márkus 1971. 14. 
100 Az irodalmi köntösbe bújtatott filozófiai koncepciót a dán filozófus fő műve a Vagy – 
vagy, A csábító naplója című fejezete tartalmazza. Kierkegaard 1978. 383-565. 
101 Uo. 103. 
102 Simmel 2004. 503. 
103 Marx 1960. 213. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

72 

a természettől féltek az emberek, manapság az anyagi javak elvesztésétől – fogal-
maztak A felvilágosodás dialektikájában.104 
 Simmel remélte, hogy a megváltozott körülmények ellenére az egyén vágyik a 
teljességre és a zártságra, a szubjektum önmagával való békéjére, de amíg az elide-
genedés nem szűnik meg, addig az ember „arra ösztönzött, hogy egyre újabb izgal-
makban, érzéki szenzációkban, külső tevékenységekben keressen pillanatnyi kielégü-
lést.”105 Ez a kielégülés „hol úgy nyilvánul meg, mint nagyvárosi nyüzsgés, hol úgy, 
mint utazási mánia, hol mint vad verseny, hol mint a sajátosan modern hűtlenség az 
ízlés, a stílusok, az érzületek és a kapcsolatok területén.”106 A nagyváros metaforát, 
amit Simmel itt és egy másik munkájában is a kapitalizmus miatt elszemélytelenedő 
és kiüresedett karakterű egyénekkel, valamint pénzzel telt társadalom hasonlataként 
alkalmazott, ötven évvel később, hasonló kontextusban David Riesman híres szoci-
ológiai analízisében A magányos tömegben is viszont láthatjuk. Ahogyan hasonlót 
fedezhetünk fel Erich Fromm elidegenedés koncepciójában is. Erich Fromm szerint 
a modern ember önmagától, a természettől és a többi embertől is elidegenedett. Az 
ember árucikk, az életereje egy befektetés, amin a tőke igyekszik minél többet ke-
resni. Mindeközben az emberek egy nyájhoz akarnak tartozni, keresik az összetarto-
zást, az egyformaságot, de a nyájban való egymáshoz közeledés során a cél nem a 
másik megismerése, hanem kihasználása, ezért minél közelebb kerülnek egymáshoz 
az egyének, tulajdonképpen annál magányosabbak lesznek önzőségük miatt.107 Ok-
kal juthat az olvasó eszébe újra Kierkegaard Don Juanja. Kierkegaard szerint a mo-
dern ember fél a bensőséges személyes kapcsolatoktól a pénz pedig megfelelő esz-
köz e kapcsolatok elkerülésére, ezek anyagi funkcióra való redukálására, mert ”végül 
is jól beleszoksz abba; hogy a lelkészt, az egyházfit és egy jogász hivatalnokot meg 
kell fizetni, hiszen a pénz kitűnő eszköz mindenféle viszony kizárására; miért nem 
avattál be engem is elképzelésedbe, hogy soha, soha nem kell tenni semmit, és hogy 
soha nem kell elfogadni semmit, még a legkisebbet sem anélkül, hogy ezért ne adnánk 
vagy ne kapnánk pénzt.”108 – írta Kierkegaard. 
 Az érték és csere hasonlóan felvázolt gazdaságtörténeti kontextusából mindhá-
rom szerző ugyanazon az útvonalon vezette ki a pénzt. Egyetértettek abban, hogy a 
pénznek értéket csak az ember és az emberi munka adhatott, és hogy a pénz inherens 
tulajdonsága volt az elidegenedés, miután az a cserében született meg. A csere az a 
folyamat, amiben az egyén, azzal, hogy lemond egy dologról egy másikért cserébe, 
a lemondás mozzanatával azonnal egy elidegenedési aktust is affirmál. Így a pénz az 
elidegenedést, mint egy ragályos betegséget ragasztotta rá, azokra, akik elkezdték 
azt használni. Német filozófusaink elismerték a pénz nagy jelentőségű szerepét a 
feudális függőségek felszámolásában, de egyszersmind leszögezték azt is, hogy az 

 
104 Horkheimer – Adorno 2020. 47. 
105 Simmel 2004. 613. 
106 Uo. 
107  Kiss 2011. 150. 
108  Kierkegaard 1978. 491. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

73 

így létrejött történelmi formáció, a kapitalizmus az általános adózással, a tömeggyár-
tással és -kereskedelemmel a pénz, a nyers bírás és a konzumerizmus atomizált rab-
szolgájává tett mindenkit. Leszögezték, hogy a birtoklás és az alkotás aktusának ere-
deti összeforrottsága végleg feloldódott. A kapitalista, pénzveretes morálban a va-
lódi emberi jellem és személyiség eltörpül, a jellem egyedüli építője a pénz lesz. 
 Bár inkább sötét volt az a korkép, amit lefestettek, de Hess, Marx és Simmel is 
optimistán tekintett a jövőre, igaz, fontos megjegyeznünk, hogy ezt a jövőt határo-
zottan máshogy képzelték el. Simmel a szocialisták pénz és kapitalizmus ellenes 
koncepcióját ugyan elismerte és érvényesnek tartotta, magát a szocializmus politi-
kai-, szociológiai ideológiáját és jövőképét kategorikusan elutasította. 
 
 
Felhasznált irodalom 
 
Arisztotelész: Nikomakhoszi Etika. Helikon Kiadó, Budapest 1971. 
Hess, Moses: A pénz lényegéről. Magyar Filozófiai Szemle 11. (1967) 2. sz. 
Kierkegaard, Søren: Vagy-vagy. Gondolat Kiadó, Budapest 1978. 
Marx, Karl: A tőke I. kötet. Szikra Kiadó, Budapest 1955. 
Marx, Karl: A német ideológia. Marx – Engels Művei (MEM). Budapest 1960. III. 
Marx, Karl: A szent család. MEM. Budapest 1971. II. 
Marx, Karl: A filozófia nyomorúsága. Magyar Helikon, 1978. 
Marx, Karl: Gazdasági-filozófiai kéziratok 1844-ből. In: MEM Budapest 1981. 

XLII. 
Simmel, Georg: A pénz filozófiája. Osiris Kiadó, Budapest 2004. 
Smith, Adam: A nemzetek gazdagsága. Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, Budapest 

1959. 
Berger Viktor: Inklúzió es exklúzió, Georg Simmel individualitáselméletének né-

hány vonásáról. Replika Társadalomtudományi Folyóirat. 219. 3. szám. 15-29. 
Bodai Zsuzsa: A pénz filozófiája I. Aula Kiadó, Budapest 2001. 
Filozófiai Kislexikon. Kossuth Könyvkiadó, Budapest 1976. 
Heller Ágnes: Elidegenedés, fetisizmus, eldologiasodás fogalmai Marx filozófiájá-

ban. In.: Elidegenedés és emancipáció. Főszerk. Marosán Bence Péter. L'Harmat-
tan, Budapest 2016. 15-24. 

Horkheimer, Max – Adorno, Theodor W. : A felvilágosodás dialektikája. Atlantisz 
kiadó, Budapest 2020. 

Karádi Éva: Lukács, Fülep és a magyar szellemtudományi iskola. Magyar Filozófiai 
Szemle XXIX. évf. 1985. 1-2. szám. 1-56. 

Kiss Viktor: Marx & ideológia. L'Harmattan, Budapest 2011. 
Márkus György: Marxizmus és antropológia. Akadémiai Kiadó, Budapest 1971. 
Radnóti Sándor: Simmel és a táj. Replika Társadalomtudományi Folyóirat. 219. 3. 

szám. 9-15. 

about:blank


 Szűcs Balázs: „Csak körüludvarolják, miként egy leányzót”  

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/1. 15. évf. 31. 

ISSN 2062-3305 

 

74 

Sik Domonkos: Az „idegélet fokozódásától” a „gyorsulás társadalmáig”, Adalékok 
a depresszió társadalmi fenomenológiájához. Replika Társadalomtudományi Fo-
lyóirat. 219. 3. szám. 47-63. 

Szücs Balázs: Karl Marx. A hegeli idealizmustól a tudományos kommunizmus meg-
alapozásáig. Osztatlan tanárszakos szakdolgozat. Kézirat. DE Történelmi Intézet. 
Debrecen 2019. 

Szücs Balázs: „Kötelékek köteléke” – Azonosságok Moses Hess és Karl Marx korai 
filozófiai munkásságában, különös tekintettel a pénz gazdaságfilozófiai értelme-
zésére. In.: Hallgatói Műhelytanulmányok 5. Szerk.: Forisek Péter, Kerepeszki 
Róbert, Schrek Katalin, Szendrei Ákos. Debrecen 2021. 71-91. 

Tertulian, Nicolae: Lukács György szellemi fejlődése. Magyar Filozófiai Szemle 
XIV. évf. 1970. 3-4. szám. 401-426. 

 

about:blank

