
Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

69 

Popovics Zoltán 
„A TÁVOLLÉT METAFIZIKÁJA”. REALISTA FILOZÓFUS-E MERLEAU-PONTY? 

 
Absztrakt 
„A távollét metafizikája” [metaphysics of absence] kifejezést Graham Harman hasz-
nálja a Guerilla Metaphysics című kötetében (2005). Harman és az ún. „spekulatív 
realizmus” legfontosabb problémája, hogy hogyan írhatók le a dolgok egy nem – de 
legalábbis nem csak – emberi nézőpontból. Már a Tool-being (2002) Heidegger-
elemzéseiben is erre keresi a választ, ezt ismétli meg a Guerilla Metaphysicsben, de 
immáron a kései Merleau-Ponty felől. Miközben Heidegger eszköz-interpretációjá-
nak realista volta meglehetősen kétséges (épp a szubjektumnak a Lét és időben még 
mindig nagyon erősen meglévő centrális helyzete miatt), sokkal sikeresebbnek tűnik 
ennek a programnak a megvalósíthatósága a kései Merleau-Ponty felől. 

Harman értelmezésében a dolgok elsősorban „visszahúzódás”-ként [withdrawal 
/ Zurückziehen] írhatók le egy „object oriented philosophy” vagy „ontology” szá-
mára. Ezért is beszél „a távollét metafizikájá”-ról mint „OOO”-ról. S miközben az 
eszköz visszahúzódása, idegensége, távolléte a Dasein számára még mindig, nagyon 
is az emberi egzisztencia felől – ennek az egzisztenciának a végessége felől – érthető, 
a kései Merleau-Ponty test/hús-fogalma sokkal inkább képzelhető el az emberi né-
zőpont meghaladásaként, „világhús”-ként [chair du monde]. Ebből a kvázi-realista 
nézőpontból a „test” már nem csupán „szubjektum” és „objektum” – ahogy Mer-
leau-Ponty írja a La Nature-ben –, de a saját dologi / tárgyi / anyagi létünk tapasz-
talata is önnön magunkban. Sőt legalább részben önmagunkon túl is. Egy nem, de 
legalábbis nem csak, emberi (ön)tapasztalat. Annak a megsejtése, hogy milyen lehet 
a világ rajtam, rajtunk kívül [au dehors]. Valahogy úgy, mintha már nem csak azt 
mondanánk, „Je est un autre”, de azt is, hogy „Je est une chose”. 

De tényleg realista filozófus volt Merleau-Ponty? 
 

Kulcsszavak: Graham Harman, Merleau-Ponty, realizmus, újrealizmus, spekulatív 
realizmus, fenomenológia, test, hús, világhús 
 
 
“METAPHYSICS OF ABSENCE”. IS MERLEAU-PONTY A REALIST PHILOSOPHER? 
 
Abstract 
The term “metaphysics of absence” is used by Graham Harman in his book Guerilla 
Metaphysics (2005). The most important problem for Harman and so-called “specu-
lative realism” is how to describe things from a non-human—or at least not exclusi-
vely human—perspective. He already sought an answer to this question in his analy-
sis of Heidegger in Tool-being (2002), and he repeats it in Guerilla Metaphysics, but 
now from the perspective of the late Merleau-Ponty. While the realism of Heideg-
ger’s interpretation of tools is highly questionable (precisely because of the subject’s 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

70 

still very strong central position in Being and Time), the feasibility of this program 
seems much more successful from the perspective of the late Merleau-Ponty. 

For Harman, things can primarily be described as “withdrawal” [Zurückziehen] 
for an “object-oriented philosophy” or “ontology”. This is why he speaks of “the 
metaphysics of absence” as “OOO.” And while the withdrawal, strangeness, and ab-
sence of the tool is still very much understandable from the perspective of human 
existence—from the perspective of the finitude—Merleau-Ponty’s later concept of 
body/flesh might be imagined much more as exceeding the human perspective: as 
“world flesh” [chair du monde]. From this quasi-realistic point of view, the “body” 
is no longer “subject” and “object”—as Merleau-Ponty writes in La Nature—but 
also the experience of our own objective / material existence within ourselves. And 
even, at least in part, beyond ourselves. A non-human, or not only a human, (self-)ex-
perience. An intuition of what the world might be like outside [au dehors] of me. As 
if we were no longer saying “Je est un autre,” but also “Je est une chose.” 

But was Merleau-Ponty really a realist philosopher? 
 

Keywords: Graham Harman, Merleau-Ponty, realism, new realism, speculative re-
alism, phenomenology, body, flesh, flesh of the world 

 
 

…a világ jelenléte éppen a világ húsának a saját hú-
somban való jelenléte, […] »a világ húsából va-
gyok«, de mégsem vagyok azonos vele.”1 

 
Tanulmányomban Graham Harman Merleau-Ponty-olvasatát szeretném megvizs-
gálni, mintegy visszafelé olvasni Merleau-Ponty felől, avagy megnézni, mennyire 
hű tükre Merleau-Pontynak a rá hivatkozó kortárs realista filozófia. Elsősorban két 
szöveggel fogok foglalkozni, Harman Guerilla Metaphysics című munkájával, il-
letve Merleau-Ponty A látható és a láthatatlanjával, amit Harman is gyakran idéz 
(Harman, 2005, Merleau-Ponty, 1964b [Merleau-Ponty, 2006]). Harman ún. „spe-
kulatív realista” filozófus, aki egyfajta „tárgyorientált ontológiát” [object oriented 
ontology / OOO] szeretne kidolgozni a saját munkásságában. Innen pedig egyenesen 
adódik a kérdés: ha Harman realista, és Merleau-Pontyra hivatkozik saját filozófiá-
jának megalapozása során, akkor Merleau-Ponty is realista filozófus lenne?2 Meg-
győződésem, hogy bárhogyan is válaszoljuk meg a feltett kérdést, az mindenképpen 
tanulságos lehet azoknak a gondolkodóknak is, akik realistának vallják magukat, és 
azoknak is, akiket bár nem érdekel a kortárs spekulatív avagy „újrealizmus”, de ér-
dekli Merleau-Ponty. A realizmus kérdése felől ugyanis más színben és fényben tű-
nik fel Merleau-Ponty kései filozófiája és ontológiája is. 

 
1 Merleau-Ponty, 1964b, p. 167 (Merleau-Ponty, 2006, p. 145) „…la présence du monde soit 
présence de sa chair à ma chair, […] j’« en soi » et […] je ne sois pas lui.” 
2 Harman maga is felveti Merleau-Ponty viszonyát a realizmushoz (Harman, 2005, p. 54). 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

71 

Harman – mint azt könyvének alcíme is mutatja – a fenomenológia felől jön, 
Lingis-tanítvány, a berobbanó könyve egy Heidegger-monográfia, amiben A lét és 
idő eszközfogalmát elemzi (Harman, 2002). A „tárgy-” avagy „objektumorientált 
filozófia” [object oriented philosophy] – ahogy Harman nevezi itt saját törekvéseit – 
legfontosabb feladata, hogy úgy adjon számot a tárgyakról vagy a dolgokról, hogy 
azokra ne, de legalábbis ne elsősorban a szubjektum felől tekintsen (Harman, 2005, 
p. 86).3 De hogyan lehetséges mindez? Nem kellene ehhez a szubjektumnak elhagy-
nia önmagát, de legalábbis kilépnie önmagából?4 Vagy minimálisan kijjebb lépnie? 
Harman erre a ki- avagy kijjebb lépésre szeretné kiaknázni Merleau-Ponty „test”- 
avagy „hús”-fogalmát [corps / chair].5 Csábító megoldásnak tűnhet, amit Merleau-
Ponty ír a La Nature-ben, nevezetesen, hogy a test egyszerre szubjektum és objektum 
(Merleau-Ponty, 1995, pp. 107–108 [Merleau-Ponty, 2011, p. 264]), mert ebben az 
esetben már eleve önmagunkon kívül is léteznénk, a szubjektum már eleve objek-
tum, avagy már eleve dolog is lenne. Így pedig – legalábbis elsőre úgy tűnhet – 
könnyűszerrel képesek lennénk az objektumokra objektumként tekinteni. Csakhogy 
korántsem ennyire egyszerű a helyzet. Merleau-Ponty számára ugyanis, még ha test-
ként, dologként, tárgyakként is létezünk, sohasem csak objektumok vagyunk. Mi-
közben Harmant ez a csak egyáltalán nem zavarja… De kezdjük az elején! 

Graham Harman filozófiájának egyértelműen a „visszahúzódás” [withdrawal / 
Zurückziehen] a legfontosabb fogalma, amit a Tool-Beingben Heidegger eszkö-
zelemzései során dolgoz ki (Harman, 2002, p. 21). A visszahúzódás a Guerilla Me-
taphysicsben is visszatér: „a tárgyak mindig a teljes jelenlét bármilyen lehetőségén 
túl terülnek el” – írja (Harman, 2005, p. 3, vö. pp. 44, 74).6 Avagy „a dolgok a te-
kintet elől visszahúzódó rétegeket és horizontokat tartalmazhatnak” – teszi hozzá 
(Harman, 2005, p. 13).7 Mind a horizont említése – mint a nem látottra való utalás –
, mind a „leárnyékolódás” [Abschattungen / adumbrations] emlegetése jól mutatja, 
hogy Harman milyen közel van még a fenomenológia hagyományához (Harman, 

 
3 Harman, ellentétben a fenomenológia felől jövő gondolkodók nagy részével, Husserllel és 
Heideggerrel is, nem különbözteti meg egymástól a tárgyat [object / Gegenstand] és a dolgot 
[thing / Ding], ami már eleve óvatosságra intheti a fenomenológusokat Harman Merleau-
Ponty-olvasatával kapcsolatban. (Merleau-Ponty is elkülöníti a tárgyat és a dolgot egymástól; 
lásd Merleau-Ponty, 1964b, pp. 233–234 [Merleau-Ponty, 2006, p. 205].) 
4 Merleau-Ponty kifejezése a szubjektum ön-ki-lépésére, a kötött nézőpont, a horizontalitás 
elhagyására Az észlelés fenomenológiájában a „fölé-szállás” [survoler], amire itt semmi 
esélyt sem lát, sőt a reflexió félreértésének tekinti (Merleau-Ponty, 1945, pp. 236–237 [Mer-
leau-Ponty, 2012, p. 28]). A látható és a láthatatlanban viszont a „survol”-t, az abszolút külső 
nézőpontot már maga a hús – mint köztes pozíció – lehetetleníti el (Merleau-Ponty, 1964b, 
p. 177 [Merleau-Ponty, 2006, p. 154]). Miközben a hús, a kiazmus legalább annyira esélyt is 
adna a „survol”-ra, mint amennyire meg is akadályozza azt. 
5 Harman nem különíti el egymástól a „test” [corps] és „hús” [chair] fogalmát sem, ami a 
fenomenológia felől meglehetősen problémás, hiszen ezzel Husserl Leib–Körper megkülön-
böztetését hagyja figyelmen kívül. 
6 „…objects always lie beyond any possibility of total presence.” 
7 „…things may contain layers and horizons hidden from view…” 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

72 

2005, pp. 25, 156, 158). Ugyanakkor Harman – ellentétben a fenomenológiával – 
már szeretne túljutni a szubjektumon. A sohasem teljes, mindig csak részleges meg-
ismerés, azaz a visszahúzódás számára már nem a megismerő szubjektumból, annak 
képességeiből vagy inkább képtelenségéből következik, hanem magának az objek-
tumnak a tulajdonságává válik: „a tárgyak húzódnak vissza” – hangsúlyozza (Har-
man, 2005, pp. 5, 33).8 A horizont ugyanígy már nem a szubjektum, hanem az ob-
jektum horizontja lesz Harman olvasatában. Ezt a megismerő alanytól független 
visszahúzódást fogja Harman a „távollét metafizikájá”-nak [Metaphysics of ab-
sence] nevezni Derrida nyomán (Harman, 2005, p. 86).9 A visszahúzódás következ-
ményeként pedig Harman majd rákényszerül arra is, hogy egy radikális és kiküsz-
öbölhetetlen „külső”-ről [outside] avagy „exterioritás”-ról [exteriority] is beszéljen 
(Harman, 2005, pp. 13, 36), a többi realista filozófushoz, például Meillassoux-hoz 
hasonlóan.10 

Ugyanakkor Harman számára a visszahúzódás maga sem lehet totális, a vissza-
húzódás maga sem abszolút, azaz „a tárgyak mindemellett fel is csillannak” [objects 
nonetheless sparkle], mintegy felfénylenek, „foszforeszkálnak” a távollét ködfátyla 
mögül (Harman, 2005, pp. 3, 67).11 Azaz ez a withdrawal legalább annyira a „jelen-
lét-távollét” [présence-absence] metafizikája, mint pusztán a távollét metafizikája, 
tehetnénk hozzá Blanchot és Richir nyomán (Blanchot, 1969, p. 145, Richir, 1992, 
p. 370). Harman erről a visszahúzódó, a távollétében mégis felcsillanó, foszforesz-
káló, jelenlét és távollét közötti zónáról fogja azt állítani, hogy „Merleau-Ponty ezt 

 
8 „Objects withdraw…” Gyakorlatilag ez a legfontosabb filozófiai ötlet a Harman-féle rea-
lista filozófiák mögött: azok a tulajdonságok, amiket eddig a szubjektum, az ember tulajdon-
ságainak hittünk (ilyen például a megismerés kétségessége stb.), az alany helyett a tárgy tu-
lajdonságaivá válnak (például: a tárgyak húzódnak vissza tőlem, nem pedig én vagyok kép-
telen megismerni azokat). Bár Harman nem említi, de ennek az ötletnek vannak előzményei 
Merleau-Pontynál is. A látható és a láthatatlanban több helyen is nagyon hasonlókat olvas-
hatunk, amikor „két horizont”-ról, a tárgyakhoz képest „külső” és „belső” horizontról ír Mer-
leau-Ponty épp a hús és a „világhús” kapcsán (Merleau-Ponty, 1964b, pp. 192–193, 319 
[Merleau-Ponty, 2007, pp. 168, 302]). Csakhogy Merleau-Ponty ezt a kettős horizontot – a 
szubjektum és az az objektum horizontját – sohasem gondolja egymástól elszakíthatónak, 
egymás ellen kijátszhatónak, vagy egyiknek, vagy másiknak. Harmannál viszont pont ez tör-
ténik: a szubjektum kizárólagos horizontját az objektum kizárólagos horizontja váltja fel. 
Miközben Merleau-Ponty számára nincs kizárólagos horizont! A horizont sohasem egysze-
res, sohasem abszolút. Épp a horizont által megidézett távollét meghatározatlansága miatt. 
9 Harman nem veszi észre, hogy a „jelenlét metafizikája” Derridánál egyértelműen kritikai 
élű fogalom, ami épp a metafizika lebontását feltételezi, míg Harman világosan pozitív érte-
lemmel szeretné felruházni a „távollét metafizikájá”-t, a saját filozófiáját jellemzi vele, s egy 
új metafizika felépítésének reményében teszi mindezt. 
10 Lásd Meillassoux „a Nagy Külső” [le Grand Dehors] terminusát (Meillassoux, 2006, p. 
21). 
11 Harman később „gáznemű felhő”-ként [cloud of gaseous] fogja leírni az objektumok visz-
szahúzódását (Harman, 2005, p. 44). 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

73 

a médiumot nevezi húsnak” (Harman, 2005, p. 3).12 Már az önmagát érintő kéz hus-
serli leírásában is könnyedén tűnhetett úgy, hogy a test nem pusztán jelenlét- és ön-
tapasztalat, de valamilyen távollét- és alteritástapasztalat is, önmagunkban a tár-
gyak alteritásának tapasztalata is. Hiszen ugyanúgy kívülről látom a saját testem, 
mint a számomra idegen tárgyakat. Csakhogy a kívülről látott önmagam nem pusztán 
a tárgyak tapasztalatára hasonlít, de legalább ennyire a másik szubjektum tárgyszerű 
idegenségére is emlékeztet, azaz egyben interszubjektív tapasztalat is – amiről Har-
man szinte teljesen megfeledkezik. Míg Merleau-Ponty számára nagyon is hangsú-
lyos ez az interszubjektivitás. Azaz Rimbaud-t parafrazeálva kétség kívül már nem 
pusztán azt tudjuk állítani, hogy „én más vagyok” [Je est un autre] (Rimbaud, 1929, 
p. 53),13 hanem azt is – amit Harman szeretne –, hogy „én tárgy / dolog vagyok” [Je 
est un objet / une chose], de közben – Harmannal ellentétben – „én Másik (is) va-
gyok” [Je est Autrui]. Harman számára én magam, önmagamhoz képest nem pusztán 
egyfajta idegenségben, de valamiféle tárgyi/dologi idegenségben is létezem, Harman 
pedig ezt a tárgyi/dologi idegenséget hívja húsnak. Miközben Merleau-Ponty szá-
mára ez az inter-objektív idegenség kiegészül egy inter-szubjektív alteritással és tá-
volléttel is. Merleau-Ponty ezt a nem pusztán kétlaki (szubjektív–objektív), hanem 
többszörös, sokszoros, vegyes alteritást hívja chairnek. Merleau-Ponty számára az 
alteritás, a távollét sohasem egyszeres és sohasem azonos.14 Azaz a test sohasem 
azonos a testtel, a hús sohasem azonos a hússal: hús ≠ hús. Ha tárgyi, dologi is, 
sohasem csak az. 

Harman leírásában „a tárgyak nem fenomének” (Harman, 2005, p. 18).15 Vagyis 
az objektumok nem pusztán a szubjektum számára nehezen és csak részben megis-
merhetők – azaz visszahúzódnak –, hanem: „A tárgyak […] egymástól is visszahú-
zódnak, ugyanannyira, mint amennyire tőlünk is” (Harman, 2005, p. 69).16 Tehát „a 
tárgyak […] egymás elől is elrejtőzhetnek” – hangsúlyozza Harman (Harman, 2005, 
p. 19).17 S miközben Harman akarva-akaratlanul is próbál eleget tenni a realista fi-
lozófiák elvárásainak, amit Quentin Meillassoux nyomán a „korrelacionizmus” 
[corrélationisme] tilalmának nevezhetnénk,18 az is látszik, hogy nem pusztán a szub-
jektum tulajdonságait öröklik meg az objektumok, de ezáltal az animizmus veszélye 

 
12 „Merleau-Ponty calls this medium the flesh…” 
13 Harman nem említi Rimbaud-t. 
14 Merleau-Ponty Jabèsszel látszik egyetérteni: „A távollét, a távollétre,| sohasem referál” 
[Jamais, à l’absence,| ne se réfère l’absence] (Jabès, 1990, p. 338). 
15 „…objects are not phenomena…” Harman itt valószínűleg jó okkal elfelejti közölni, hogy 
a „fenomén”-t kanti, husserli, heideggeri vagy milyen más értelemben használja. 
16 „Objects […] withdrawn from each other as much as from us.” 
17 „…objects can be […] hidden from each other…” 
18 A „korrelacionizmus” az, amikor a tárgyakról, az objektumokról csak a szubjektum szem-
üvegén keresztül tudunk beszélni, azaz az objektum mindig a szubjektummal korrelál. Ilyen 
például, amikor a megismerés problémás jellegét a szubjektum képtelenségének és nem a 
tárgyak létmódjának – értsd visszahúzódásának – hisszük (Meillassoux, 2006, p. 17). Ugyan-
akkor Meillassoux könyvének már a címe is figyelmeztet rá, hogy mi a korrelacionizmus 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

74 

is elkezdi körüllengeni a tárgyakat: például elbújnak a tárgyak, elrejtőznek egymás 
elől, sőt a könyv második felében „párbajozni” is megtanulnak.19 De ha van valami-
lyen közös „mumus” a realista filozófiák számára, az nem is feltétlenül a korrelaci-
onizmus, sokkal inkább a kanti „Ding an sich”.20 A magánvaló az a határfogalom, 
ami lehetetlenné teszi, hogy a dolgokról mint dolgokról, a tárgyakról mint tárgyakról 
tudjuk beszélni – mintegy letéve a korrelacionizmus szemüvegét. Csakhogy mind a 
korrelacionizmustól, mind a Ding an sichtől való irtózás egy olyan hús-interpretációt 
fog eredményezni a chair objektív oldalának kizárólagossá tételével, ami már na-
gyon is távol kerül Merleau-Ponty chair-fogalmától. A hús Merleau-Ponty számára 
jóval összetettebb, sokkal inkább plurális, avagy sokkal kevésbé azonos önmagával, 
mint ahogy Harman szeretné látni. 

Ha olvassuk a Guerrilla Metaphysicset, nagyon hamar feltűnhet számunkra, hogy 
Harman nem különíti el egymástól a test és a hús fogalmát, de ami még szembeöt-
lőbb, hogy teljesen érzéketlen a hús és a világhús különbségére is. Ha nagyon rövi-
den kellene összefoglalni, hogy miben különbözik egymástól radikálisan Harman és 
a kései Merleau-Ponty filozófiája, akkor azt mondhatnánk, hogy míg Merleau-Ponty 
számos különböző test/hús-fogalmat használ, de minimálisan is jól elkülöníti egy-
mástól a hús és a világhús kategóriáját, Harman nem teszi ezt. Harman egyféle húsról 
tud. Arról, ami egyben világhús is. Harman a következőket írja:  

 
Merleau-Ponty számára a világhús az a médium […], amin keresztül a dolgok és 
én üzeneteket adunk át egymásnak. (Harman, 2005, p. 53)21  

 
meghaladásának igazi ára: az ember végességének feladása. A végesség feladása Merleau-
Ponty számára nyilván megfizethetetlen ár a dolgok megismeréséért cserébe, de még Harman 
számára is túl nagy ár. Persze nagyon is kérdéses, hogy a végesség feladása nélkül lehetséges-
e egyáltalán a dolgok visszahúzódásáról beszélni, úgy, hogy azt legalább részben ne színezze 
át, ne torzítsa el a szubjektum öntapasztalata. Azaz ne kelljen a szubjektumról is beszélni. 
19 Harman a könyve második felében a tárgyak avagy a dolgok egymástól való visszahúzó-
dását kiegészíti a dolgok önmagától való visszahúzódásával is, ami számára a „tulajdonság”-
ok [quality /quale] leválásához vezet, ennek kapcsán beszél „a dolog és a részei közötti pár-
baj”-ról [duel between a thing and its parts] (Harman, 2005, p. 172). De akár egyfajta antro-
pomorfizmusnak is nevezhetnénk ezeket a dolog- és tárgy-megszemélyesítéseket. 
20 A Kant-ellenes realista filozófiák legfontosabb szócsöve Maurizio Ferraris Goodbye, Kant! 
című könyve (Ferraris, 2004). 
21 „For Merleau-Ponty, it is the flesh of the world that serves as a sort of medium […] through 
which the things and I transmit messages to one another.” 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

75 

Avagy: 
 
A tárgyak […] egymástól is visszahúzódnak, ugyanannyira, mint amennyire tő-
lünk is. Az a vibráló hús, ami az emberek és a tárgyak között húzódik, a tárgyak 
és más tárgyak között is húzódik. (Harman, 2005, p. 69)22 
 

Vagyis azt láthatjuk, hogy Harman interpretációjában a világhús „szimmetrikus vi-
szony az emberi és a nem-emberi között” (Harman, 2005, p. 54).23 Harman olvasa-
tában ugyanaz a hús terül el a szubjektum és az objektum, valamint az objektum és a 
többi objektum között. A szubjektum testi tárgytapasztalata és a tárgyak közötti in-
terobjektív viszony Harman számára ugyanaz a viszony. Ugyanaz a hús áramlik, 
vibrál mind az ember és a tárgyak, mind pedig maguk a tárgyak között.24 Innen a 
„szimmetria”. Ezáltal válik lehetségessé az emberi megismerést mintegy áttükrözni 
– de azt is mondhatnánk, át-trükközni – a tárgyak avagy a dolgok egymás közötti 
megértésére. Mintegy megválaszolni azt a kérdést, hogy „milyen dolognak lenni?” 
(vö. Bogost, 2012)25 Maga a visszahúzódás – mint hús – az a közös médium, ami 
átfordíthatóvá teszi a szubjektum–objektum és az objektum–objektum relációt. 
Csakhogy médium-e a hús? Közvetítő közeg-e a hús? Olyan valami-e a hús, mint a 
levegő vagy a fény? Végső soron azonos-e a hús és a világhús egymással? 

Azt gondolom, hogy Harmant tévútra viszi az a kommunikáció- és médiaelméleti 
modell, amit valószínűleg öntudatlanul alkalmaz Merleau-Ponty filozófiájának meg-
értése érdekében. Már az is árulkodó, hogy Harman interpretációjában a hús szinte 
az összes helyen „médium”, ahogyan az is, hogy rajta keresztül „üzeneteket adunk 
át egymásnak”. Szeretném hangsúlyozni: Merleau-Ponty számára nem médium a 
hús. A médium eleve azt feltételezi, hogy a médiumtól függetlenül, az előtt is létezik 
az üzenet feladója és címzettje. Azaz a levéltől függetlenül léteznek az egymással 
levelezők, sőt a levél megírása előtt is léteznek. Éppen ezért a levél valamilyen har-
madik. Nem olyan, mint az üzenet feladója vagy címzettje. Sőt a médium ezáltal 
filozófiai értelemben valamilyen szintézis is, egy duális, dichotomikus felosztás – a 
feladó és a címzett mint részek – közötti egész is.26 Miközben a hús nem harmadik. 
Ahogyan a hús nem is szintézis. A szubjektum ugyanis Merleau-Ponty számára már 
nem létezik a hústól függetlenül, azt megelőzően, a hús éppen ezért már nem is a 

 
22 „Objects […] withdrawn from each other as much as from us. The vibrant flesh that lies 
between humans and objects also lies between objects and other objects.” 
23 „…symmetrical relations between human and nonhuman alike.” Ennek újrafogalmazása 
Morton kijelentése, miszerint az „interszubjektivitás” mindössze része az „interobjektivitás” 
nagyobb halmazának (Morton, 2013, p. 81). 
24 Azt is írhatná: hús = hús. 
25 Bár Harman mérsékeltebb álláspontot képvisel, mint Bogost, de amit Bogost csinál, való-
jában nem más, mint a harmani álláspont logikus, bár kétségkívül szélsőséges következmé-
nyeinek levonása. 
26 Nem „kettő” [deux], nem „pár” [paire], nem is „szintézis” – írja Merleau-Ponty a lét frag-
mentációjáról (Merleau-Ponty, 1964b, p. 266 [Merleau-Ponty, 2006, p. 242]). 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

76 

korábbi részek későbbi egésze, szintézise csupán.27 A hús nem levél, nem híd, nem 
határ. Mert létezik a levél írója levél nélkül is, ahogyan a part is létezik híd nélkül, 
föld is határok nélkül. Miközben Merleau-Ponty számára nincs szubjektum, és a 
szubjektum számára nincs objektum sem hús nélkül. Azaz a médium, a harmadik 
mindig kiküszöbölhető, redukálható. S így nem is konstitutív.28 A hús viszont redu-
kálhatatlan és konstitutív. 

Valójában csak akkor működhetne a Harman által vélelmezett megértése a dol-
goknak dologként, ha a hús nem pusztán médium lenne – levél, híd, határ –, hanem 
ugyanaz a médium, a minden köztes területet kitöltő mediális közeg lenne. Ha a köz-
vetítés per definitionem ugyanaz maradna nem pusztán a szubjektum és az objektum, 
de az objektum és az objektum között is, sőt változatlan maradhatna minden egyes 
egyedi közvetítési aktus után is, mindegy, hogy az hol, mikor és miket közvetít. 
Vagyis, ha minden egyes szubjektumot és objektumot ugyanaz az azonos és állandó 
mediális közeg, – Harman kifejezésével – „vákuum” [vacuum] avagy „éter” [ether] 
venne körül (Harman, 2005, pp. 37, 76, 153–154).29 S ezen a ponton azt is elkezd-
hetjük megsejteni, hogy mit ért Harman metafizika alatt. Valamilyen nagyon is is-
merős, klasszikus metafizikát. Az éter vagy a fény minden üres teret, térközt átjáró 
és kitöltő metafizikáját. Miközben Merleau-Ponty számára a hús nem pusztán nem 
médium, nem pusztán nem harmadik, de nem is valamilyen állandó, azonos mediális 
közeg, mivel a hús már nem is jellemezhető az azonossággal sem. Merleau-Ponty 
számára éppen ezért nem is lesz azonos egymással a hús és a világhús sem, ahogyan 
a test és a hús sem. Ugyanúgy, ahogyan már Husserl számára sem volt azonos a Leib 
és a Körper sem. Azaz miközben a harmani „flesh” összehúz és összeránt, addig 
Merleau-Ponty „chair”-je széttart és differál. 

Merleau-Ponty számára a hús és a világhús nem azonos egymással. A világhús 
Merleau-Ponty kései szövegeiben nem a hús kiterjesztése, mindössze megsokszoro-
zása. Nem ugyanannak a mediális közegnek az extenziója, hanem a Leib–Körper 

 
27 Az objektum esetében csak akkor jelenthetjük ki egyértelműen, hogy nem létezik a hús 
nélkül, ha a hús immáron semmilyen értelemben sem a test rokonértelmű fogalma csupán, 
hanem egyben világhús is. 
28 Konstitúció helyett majd gyakran „institúció”-t / „alapítás”-t [institution] mond Merleau-
Ponty és az ő nyomán Richir is a statikus konstitúciónál egy jóval dinamikusabb viszonyt 
nevezve meg így (Merleau-Ponty, 1964b, p. 232 [Merleau-Ponty, 2006, p. 260] stb.), miköz-
ben A látható és a láthatatlan egyes helyei is még simán „konstitutív paradoxon”-nak [para-
doxe constitutif] nevezik a „test”-et [corps] is (Merleau-Ponty, 1964b, p. 177 [Merleau-
Ponty, 2006, p. 154]). 
29 Harman „vákuummal szigetelt tárgyak”-ról [vacuum sealed objects] beszél (Harman, 2005, 
p. 76). Harman mindent kitöltő mediális közege – a hús – mögött gyakorlatilag ugyanaz a 
„horror vacui” működik, mint a klasszikus metafizikákban. Miközben Merleau-Ponty már 
egy „működő nem-lét”-ről [non-être opérant] avagy „távollét”-ről [absence] is mer és tud is 
beszélni (Merleau-Ponty, 1995, p. 207). 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

77 

pluralitásának, nem-azonosságának a további multiplikációja. Multiplikációja és dif-
ferenciációja. A látható és a láthatatlannak a világhúsról szóló, az utolsó néhány 
hónapban keletkezett feljegyzésében írja Merleau-Ponty: 

 
„A világhús magát nem érzi úgy, mint az én húsom. – Érzékeny, de nem érző. – 
Mindezek ellenére húsnak nevezem…” (Merleau-Ponty, 1964b, p. 298 [Merleau-
Ponty, 2006, p. 280]. A fordítást módosítottam – P. Z.)30 
 

Jól látszik, hogy Merleau-Pontynál az „én húsom”, avagy – egy sorral feljebb – „a 
test húsa” [chair du corps] és a „világhús” [chair du monde] elkülönítése megörökli 
az „érző test” [Leib] és a „test” [Körper] husserli megkülönböztetését.31 Az ember 
húsa „érzi önmagát” [se sentir], miközben a világ húsa érzékeny avagy „szenzibi-
lis”,32 de mégsem érző. Hiányzik belőle a reflexivitás. Ahogyan a Körperből is hi-
ányzott a reflexivitás. De jelen pillanatban nem is az a legfontosabb, hogy megért-
sük, mi a különbség az emberi hús és a világhús között,33 hanem hogy belássuk: 
semmiképp sem azonosak egymással! Nemhiába jegyzi meg Deleuze és Guattari a 
Mi a filozófiában: „A világ húsa és a test húsa mint korrelátumok, amelyek egymás-
sal felcserélhetők, ideális koincidencia” (Deleuze & Guattari, 1991, p. 169 [Deleuze 
& Guattari, 2013, p. 150]. A fordítást módosítottam – P. Z.).34 Azt is írhatták volna: 
mindössze ideális koincidencia. Ideális koincidencia márpedig nem létezik. Sem De-
leuze és Guattari számára, sem pedig Merleau-Ponty számára. Legfeljebb Harman 
számára létezik. Nemhiába olvashatjuk A látható és a láthatatlanban: „a koinciden-
ciáig sohasem jutok” (Merleau-Ponty, 1964b, p. 191 [Merleau-Ponty, 2006, p. 
167]).35 Csakhogy ha ennyire evidens, hogy nem azonosítható egymással a hús – az 

 
30 „La chair du monde n’est pas se sentir comme ma chair – Elle est sensible et non sentant 
– Je l’appelle néanmoins chair…” 
31A francia fordítások zöme és Merleau-Ponty maga is következetesen a „Leib”-ot fordítják 
„chair”-rel, azaz a hússal, miközben a magyar „hús” félrevezető, mivel az sokkal inkább a 
francia „viande”-nak felel meg. A francia „chair” / „viande” különbség jószerivel visszaad-
hatatlan magyarul, olyannyira, hogy a „chair” jó fordítása magyarul gyakran épp a test (pl. 
„plaisirs de la chair” = „testi örömök”, „couleur chair” = „testszínű”, „se faire chair” = „meg-
testesül”). 
32 Realista nézőpontból azért nem jó fordítás a „sensible”-re az „érezhető”, „érzékelhető” 
avagy a „szenzibilis”, mert ezeknek nem a világhús az alanya, hanem az azt érzékelő szub-
jektum, ez pedig korrelacionista megoldás lenne. (A magyar fordítás „érzékelhető”-ként adja 
vissza a „sensible”-et.) 
33 A kétfele hús különbségének végleges megértése épp azért nagyon is kétséges, mert ehhez 
valójában el kellene hagynunk a saját emberi mivoltunkat, legalább úgy, ahogy Harman sze-
retné, amit viszont Merleau-Ponty nagyon nem szeretne. 
34 „Chair du monde et chair du corps comme corrélats qui s’échangent, coïncidence idéale.” 
A kétféle hús különbségének részletes elemzését, összehasonlítását a deleuze-i „pli”-vel lásd 
Michalet, 2012. 
35 „…je ne parviens jamais à la coïncidence.” 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

78 

én húsom, a test húsa – és a világhús, akkor miért nevezi Merleau-Ponty mégis hús-
nak mindkettőt? 

Ahhoz, hogy megértsük, miért beszél Merleau-Ponty többféle húsról, a sztratifi-
káció fogalmát kellene tisztáznunk.36 Merleau-Ponty a következőképp jellemzi a 
„hús-vér-”, avagy „testi lét”-et [être charnel]:  

 
„…a testi lét, a mélységek léteként, számos hártyával avagy számos arculattal, 
lappangó lét, egyfajta távollét megjelenítése, a Lét prototípusa.” (Merleau-Ponty, 
1964b, p. 177 [Merleau-Ponty, 2006, p. 154]. A fordítást módosítottam – P.Z.)37 
 

Merleau-Ponty nem médiumként, hanem „hártya”-ként / „lap”-ként / „réteg”-ként 
[feuillet] jellemzi a testet és a húst. Innen a rétegződés, a sztratifikáció. A hártya 
teljesen más térbeli elrendeződést mutat, mint a médium. A médium valamilyen har-
madik. Ahol a médium előtt létezett az a dualitás, az a dichotómia, amit a médium 
harmadikként közvetít. A hártya nem harmadik. A hártya „színe” [endroit] és „fo-
nákja” [envers] ugyanannak a membránnak, lapnak, felületnek a színe és fonákja 
(Merleau-Ponty, 1964b, p. 179 [Merleau-Ponty, 2006, p. 156]).38 Nincs dichotómia. 
Így nincs is harmadik, ami szintetizálna. A hártya olyan közvetítés, ahol a közvetítő 
sehol sincs: „hely nélküli” [sans lieu] (Merleau-Ponty, 1964b, p. 112 [Merleau-
Ponty, 2006, p. 98]).39 És persze éppen ezért a hártyát mint közvetítőt nem is előzte 
meg a közvetítettek léte, úgy, ahogyan előbb vannak a levelezők, mint a levél maga. 
A hártyának nemcsak a helye, de a léte is sans lieu.40 Nem topikus – a görög hely, 
toposz szóból –, hanem „topologikus” [topologique], hangsúlyozza Merleau-Ponty 
(Merleau-Ponty, 1964b, pp. 260–261, 263, 266, 277 [Merleau-Ponty, 2006, pp. 236, 
239, 242, 255]).41 A legismertebb topologikus struktúra a Möbius-szalag, ami úgy 
fordítja át egy lap színét és visszáját, a külső és a belső felületet, hogy nem tudjuk 
meglelni a közvetítőt – a harmadikat –, azt a helyet és időt, ahol és amikor az egyik 

 
36 Andrieu kifejezése (Andrieu, 1993, p. 134). 
37 „…l’être charnel, comme être des profondeurs, à plusieurs feuillets ou à plusieurs faces, 
être de latence, et présentation d’une certaine absence, est un prototype de l’Être.” 
38 Avagy ugyanannak a „körpályának” [parcours circulaire] a „jobb” vagy a „bal” fele, teszi 
hozzá Merleau-Ponty (Merleau-Ponty, 1964b, p. 180 [Merleau-Ponty, 2006, p. 156]). 
39 De a „sans lieu” más kései szövegekben is szerepel, lásd pl. Merleau-Ponty, 1964a, p. 83 
[Merleau-Ponty, 2002, p. 74]. Ugyanakkor az, hogy a hártya sehol sincs, azt is jelenti, hogy 
a hártyánál nincs külsőbb külső, ahogyan belsőbb belső sincs, míg a közvetítő – a levél, a 
híd, a határ – esetén igenis van külsőbb külső és belsőbb belső is: a levél írója és címzettje, a 
két part, a két ország. Azaz a szubjektum és objektum kettőssége. A hártya valójában szub-
jektum–objektum avagy objektum–szubjektum is, de szubjektum és objektum nélkül. Azaz 
azt nem előzi meg, nem is követi, sem a szubjektum, sem az objektum. 
40 A „chair” Merleau-Ponty számára itt már maga „a Lét szinonimája” [synonyme de l’Être] 
– írja Barbaras is (Barbaras, 2001, p. 351). Azaz a lét immáron nem elkülöníthető a hústól, 
nincs olyan, hogy nem létezik hús, de más valami létezik. 
41 A topikus és topologikus tér különbségét lásd még Andrieu, 1993, pp. 135–137. Michalet 
pedig ezt nevezi „intenzív tér”-nek [spatium intensif] (Michalet, 2012, pp. 250, 252). 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

79 

a másikká lett. A „távollét”, pontosabban „a távollét megjelenítése” jellemzi. Csak-
hogy mivel a hártya nem is egy kitüntetett harmadik, nem is egy helyen vagy egy 
időben bekövetkező átfordulás, egyszeres sem lehet! A hártya mindig plurális. A 
„feuillet” mindig multiplikálódik.42 Merleau-Ponty ezt a plurális és multiplikálódó 
sztratifikációt fogja – Deleuze-t megelőzve – „redő”-nek / „ránc”-nak / „tűrés”-
nek [pli] nevezni (Merleau-Ponty, 1964b, pp. 156, 189, 276, 284, 311 [Merleau-
Ponty, 2006, pp. 136, 165, 254, 263, 294]).43 Ennek a redőződésnek a következmé-
nye a „megvastagodás” [épaisseur] és a „vertikalitás” [verticalité].44 Sok-sok hús-
réteg egymás alatt és felett galacsinként összegyűrve: testként, húsként, az én hú-
somként, „a dolgok húsa”-ként [chair des choses] stb., és természetesen világhúsként 
is (Merleau-Ponty, 1964b, p. 173 [Merleau-Ponty, 2006, p. 150]). Egy „sans lieu” 
és „sans présent” tér-idő rétegeiként.45 A számos, sok-, több-„dimenzionalitás” [di-
mensionnalité] rétegzettségeként.46 A jelenlét-távollét hártyáiként. A „forgószél” / 
az „örvény” [tourbillon] jól elkülöníthető rétegeiként (Merleau-Ponty, 1964b, p. 180 
[Merleau-Ponty, 2006, p. 157]). A szél löketeiként, az örvény rajzolataiként. Szingu-
láris – nem azonos, nem szimmetrikus – távollétként. Más és más arányú vegyülék-
ként. 

 
42 Barbaras egyfajta „burjánzás”-ról [prolifération] ír (Barbaras, 2001, p. 352). A hús mint 
nem-azonos multiplikáció megértésében segíthet a Marosán Bence által hangsúlyozott – 
Merleau-Pontytól származó – metafora: a hús „csomók” egy „háló”-n (Marosán, 2025, pp. 
44–45). A csomók ugyanis épp nem egy teljes közeget kitöltő, hanem jól elkülöníthető, 
egyedi összefonódások. (A multiplikálódó Möbius-szalag pedig, ahol már nem egyetlen, ha-
nem számtalan átfordulás képzelhető el, az ún. Riemann-felület, amit Deleuze több esetben 
emleget a saját szövegeiben: Deleuze, 1988, p. 111.) 
43 A „pli” csak ügyetlenül fordítható magyarra, mert nemcsak a ruha tűrését, felhajtását, a 
ráncokat és a redőket lehet megnevezni vele, de azt is, amit úgy tűrünk össze, hogy rétegei 
keletkeznek: például a szalvéta rétegeit is a „pli”-vel mondjuk. Azaz azt is, amikor úgy te-
szünk vastagabbá valamit a sok tűréssel, hogy már nem is vehető észre a rétegzettsége. 
44 Merleau-Ponty, 1964b, pp. 114, 150, 157, 161, 167, 176, 225, 269, 307, 312, 316; 228–
230, 270, 277, 282–284, 316, 318–320 [Merleau-Ponty, 2006, pp. 100, 131, 137, 140, 145, 
153, 195, 246, 289, 295, 299, 199–200, 247, 255, 261–264, 299, 302–304] A megvastagodás 
Merleau-Ponty számára maga „a hús vastagsága” [épaisseur de chair] (Merleau-Ponty, 
1964b, p. 176 [Merleau-Ponty, 2006, p. 153]), ahogyan a „vertikalitás” is a „hús-vér” [char-
nel] létet jellemzi (Merleau-Ponty, 1964b, p. 270 [Merleau-Ponty, 2006, p. 247]). 
45 A „sans lieu”-t Merleau-Ponty is használja, míg a „sans présent” Richir kifejezése (lásd 
később). De a jelen pontszerű kitüntetettségét Merleau-Ponty is számos helyen kritizálja, pél-
dául azt írja, hogy „minden egyes jelen elveszti a húsát” [chaque present perde sa chair], azaz 
azt a „vastagság”-ot [épaisseur], amit a „múlt” és a „jövő” pluralitása és multiplicitása kép-
visel (Merleau-Ponty, 1964b, p. 161 [Merleau-Ponty, 2006, p. 140]). 
46 Merleau-Ponty, 1964b, pp. 276, 285, 303, 305, 307, 313, 318 [Merleau-Ponty, 2006, pp. 
253–254, 264, 286, 288, 290, 296, 302] A dimenzionalitás kapcsán Merleau-Ponty nem pusz-
tán a látható és a láthatatlan reverziójáról, „fonákjá”-ról beszél, de a lét „»kétfenekű«” 
[« double fond »] szerkezetéről is (Merleau-Ponty, 1964b, p. 303 [Merleau-Ponty, 2006, p. 
286]). A dimenzionalitáshoz lásd még Andrieu, 1993, pp. 135–137, Barbaras, 2001, pp. 232–
233, 254. 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

80 

Ha szeretnénk megérteni, hogy mi az alapvető különbség a Harman és a Merleau-
Ponty által leírt „test-fenomenológia” között,47 a kiazmus működését kell megérte-
nünk. Merleau-Ponty számára ugyanis a hús maga is kiazmatikus. Nagyon egysze-
rűen megfogalmazva a kettőjük eltérését, azt mondhatjuk, hogy míg Harman egy 
statikus test-fenomenológiát művel spekulatív realizmus címén, és az objektumról, 
csak az objektumról szeretne beszélni, addig Merleau-Ponty egy „dinamikus” – 
avagy genetikus – fenomenológiában hisz (Barbaras, 1998, p. 157, Andrieu, 1993, 
p. 137), ahol immáron a kiazmus sohasem visz át teljesen a túlpartra. A kiazmustól 
ugyanis legalább annyira idegen az egyik végpont – a szubjektum –, mint a másik 
végpont – az objektum – nyugalma, ugyanúgy, ahogyan a harmadik kitüntetett pont, 
az egyensúly – a közvetítés, a médium – nyugalma is idegen tőle. Máshogyan fogal-
mazva, a kiazmus még azelőtt visszabillen, mielőtt átérne a másik oldalra. A hús pont 
az az „átjáró” [passage], amin „már mindig is” [toujours déjà] áthaladtam, de épp 
ezért „még mindig is” [toujours encore] csak eljövendő az átérésem.48 A kiazmus 
labilitása, s az ebből következő dinamizmusa miatt a test/hús/világhús maga sem 
valamilyen azonosság, hanem illékony, aszimmetrikus viszony, nem a szubjektum 
és az objektum – hegeli – „totális” közvetítése. Éppen ezért a hús maga sem azonos 
a világhússal, ugyanúgy, ahogyan a tárgytapasztalat sem azonos az inter-objektivi-
tással, miként az interszubjektív tapasztalat sem lehet soha teljesen azonos az inte-
robjektivitással sem. 

A testi, hús-vér kiazmus Merleau-Ponty számára sokkal inkább egy „non-koinci-
dencia” [non-coïncidence] (Merleau-Ponty, 1964b, p. 163 [Merleau-Ponty, 2006, p. 
142]),49 mintsem valamilyen „coïncidence idéale” – ahogy Deleuze és Guattari fo-
galmazott. Miközben Harman világosan jóval közelebb áll ehhez az ideális koinci-
denciához. Ha a fenomenológia jól ismert fogalmi előzményeit kellene idézni ennek 
a nem-ideális, nem-koincidenciának a leírására, a husserli „átfedés” [Deckung] vagy 

 
47 Harman könyvének egész első részét a „testfenomenológia” [carnal phenomenology] cím-
mel illeti. 
48 A „passage” rengetegszer, mintegy negyvenszer szerepel A látható és a láthatatlanban 
(Merleau-Ponty, 1964b, p. 210 [Merleau-Ponty, 2006, p. 183] stb.), míg az „toujours déjà” 
jóval kevesebbszer, mindössze kétszer (Merleau-Ponty, 1964b, p. 266 [Merleau-Ponty, 2006, 
p. 242]). Viszont a „még mindig is” mint a „már mindig is” párja Merleau-Pontynál egyálta-
lán nem tűnik fel, de Husserl és Richir is használja, ahogyan sokan mások, Blanchot, de még 
Romano is. (Husserl, 2006, p. 131, Richir, 2004, p. 243 stb.) 
49 Épp a koincidenciáról írja Merleau-Ponty, hogy „mindig elmúlt vagy mindig jövőbeli” 
[toujours dépassée ou toujours future] (Merleau-Ponty, 1964b, p. 161 [Merleau-Ponty, 2006, 
p. 140]). 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

81 

épp a „cikcakk” [Zickzack] lennének ezek, amiket Merleau-Ponty és Richir is hasz-
nál, Harman viszont meg sem említ.50 De ha egyetlen fogalommal kellene illuszt-
rálni, miért nem jut át soha teljesen a kiazmus, a hús a tárgyak oldalára, a fenyegető 
közelség, az „imminencia” lehetne ez: 

 
„…a reverzibilitás mindig csak a küszöbön áll, sohasem valósul meg ténylegesen. 
[…] a koincidenciáig sohasem jutok el, létrejöttének pillanatában hiúsul meg…” 
(Merleau-Ponty, 1964b, p. 191 [Merleau-Ponty, 2006, p. 167]. A fordítást módo-
sítottam – P.Z.)51 
 

Ahhoz, hogy működjön, amit Harman leír, vagyis hogy a hús „szimmetrikus” szub-
jektum és objektum, objektum és objektum között, teljes – de legalábbis minél telje-
sebb – „reverzibilitás”-ra lenne szükségünk a kétféle viszony, a szubjektum–objek-
tum és az objektum–objektum között is. Ezzel a teljes, de legalábbis minél teljesebb 
reverzibilitással szemben Merleau-Ponty számára legfeljebb a reverzibilitás küszö-
bön álló avagy fenyegető közelsége adódik. Az imminencia adatik. A hús kiazmusa 
– hangsúlyozza Andrieu – legfeljebb az „imminencia ontológiája” [ontologie de 
l’imminence] lehet (Andrieu, 1993, p. 135). A hús fenomenológiája az imminencia 
fenomenológiája – mindössze. Ahol a dolgokhoz mint dolgokhoz való hozzáférést, 
a harmani „object oriented ontology”-t, legfeljebb az imminencia ontológiájaként 
képzelhetjük el. Ezt a „mindig küszöbön álló, sohasem megvalósuló”-t nevezi Richir 
„jelen nélküli jelenlét”-nek [présence sans présent] (Richir, 2000, pp. 91, 105, 148, 
176, 180, 284; Richir, 2004, pp. 31–32, 52, 245, 257). A tárgyak, avagy a dolgok 
olyan proximitása ez, ahol jelen híján, most híján, legfeljebb a múltak és jövők réte-
geiben adatik az objektivitás a hús nem-közvetítésében.52 Non-koincidenciaként. 
Avagy a hús nem pusztán „sans lieu” Merleau-Ponty számára, de „sans présent” 
is.53 Nem pontszerű, sem térben, sem időben. Ezért multiplikálódik és pluralizálódik. 

 
50 A „áthajlás” [enjambement] és az „átfedés / átterjedés” [empiétement] A látható és a lát-
hatatlan leggyakrabban emlegetett fogalmai (lásd pl. Merleau-Ponty, 1964b, p. 175 [Mer-
leau-Ponty, 2006, p. 152]), de még a „cikcakk” [zigzag] is szerepel egyszer Merleau-Ponty 
szövegében (Merleau-Ponty, 1964b, p. 123 [Merleau-Ponty, 2006, p. 107]). 
51 „…une réversibilité toujours imminent et jamais réalisé en fait. […] je ne parviens jamais 
à la coïncidence; elle s’éclipse au moment de se produire…” 
52 Ezeket a múlt-jövő rétegeket fogja Merleau-Ponty „múlt-sugár”-nak [rayon de passé] és 
„»világ-sugár«”-nak [« rayon de monde »] is nevezni (Merleau-Ponty, 1964b, pp. 288–289, 
290 [Merleau-Ponty, 2006, pp. 268, 270]), sőt „Lét-hártyá”-knak [feuillet d’Être] is (Mer-
leau-Ponty, 1964b, p. 290 [Merleau-Ponty, 2006, p. 270]). 
53 Azaz nem lehet a húsról a temporalitása nélkül beszélni. Ezért is annyira problémás, amikor 
Harman visszautasítja a könyve végén, hogy az idővel foglalkozzon (Harman, 2005, 248–
253). Miközben maga is – szinte öntudatlanul – épp az idővel, a jelen hiányával definiálta a 
visszahúzódást! Avagy a „withdrawal” nem pusztán térbeli – ahogy Harman szeretné –, leg-
alább ennyire időbeli visszahúzódás is kell, hogy legyen. Merleau-Ponty kifejezésével egy 
„tempo-spaciális” avagy „spacio-temporális” retrakció (Merleau-Ponty, 1964b, pp. 293, 
151 [Merleau-Ponty, 2006, pp. 273, 131–132]). Szinguláris tér-időbeli visszahúzódás. 

about:blank


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

82 

Rétegződik. Húsra és világhúsra válik szét. Ugyanezért nem is képes sem a szimmet-
ria, sem a koincidencia, sem az azonosság manifesztációjára. A hús jelen híján sem 
nem médium, sem nem mediális közeg. Avagy ha Merleau-Ponty realista filozófus 
is, legfeljebb a „réel sans actuel” filozófusa.54 Realista filozófus realitás nélkül. Egy 
végleges, teljes realitás nélküli realizmus filozófusa.55  

Mindezek dacára mégis úgy gondolom, hogy érdemes és fontos Harmant olvasni. 
Azért, mert csak Harman felől, Harman kérdései és félreértései felől válik világossá, 
hogy mi a tétje a világhúsnak. Az a tétje, hogy összeomlik-e a tárgyakhoz való vi-
szonyunk és a tárgyak közötti viszony, az emberi megismerés és a nem-emberi inter-
objektivitás. Az, hogy a távollét szinguláris (Merleau-Ponty) vagy általános-e (Har-
man). Hogy lehet-e egyáltalán en général távollét-metafizikát csinálni vagy sem. 
Avagy, hogy mennyiben, mennyire generalizálható az absence. Hogy mennyire lehet 
nem szubjektív, csak objektív a visszahúzódás. 

 
 

Irodalom 
 

Andrieu, B. (1993). Plis et replis de la chair. Figures de l’Art. Revue d’études est-
hétiques, 1, 127–137 https://www.persee.fr/doc/fdart_1265-
0692_1994_num_1_1_1067, utolsó elérés: 2025. június 29. 
https://doi.org/10.3406/fdart.1994.1067 

Barbaras, R. (1998). Le tournant de l’expérience: Recherches sur la philosophie de 
Merleau-Ponty. Vrin. 

Barbaras, R. (2001). De l’être du phénomène: Sur l’ontologie de Merleau-Ponty. 
Million. 

Benoist, J. (2017). L’adresse du réel. Vrin. 
https://doi.org/10.3917/herm.dupor.2017.01.0111 

Blanchot, M. (1969). L’entretien infini. Gallimard. 
Bogost, I. (2012). Alien phenomenology, or What It’s Like to Be a Thing. Univer-

sity of Minnesota Press. https://doi.org/10.5749/minne-
sota/9780816678976.001.0001 

DeLanda, M. (2002). Intensive Science and Virtual Philosophy. Continuum. 
Deleuze, G. (1968). Différence et répétition. PUF. 
Deleuze, G. (1988). Le pli. Leibniz et le baroque. Minuit. 

 
54 Deleuze nevezi a „virtuális”-t „reális”-nak „aktualitás nélkül” [réel sans actuel] (Deleuze, 
1968, p. 269). (Deleuze és Guattari számos szövegében feltűnik a virtualitásnak ez a megha-
tározása.) A kortárs realista filozófiáknak Harman mellett egy másik fő csapásiránya azok a 
gondolkodók, akik Merleau-Ponty helyett inkább Deleuze-t tekintik a saját előzményüknek. 
Ilyen például Manuel DeLanda, aki a deleuze-i virtuálist állítja a saját valóságelemzéseinek 
középpontjába (DeLanda, 2002). 
55 Merleau-Ponty álláspontjához olyan kortárs újrealista filozófusok állnak a legközelebb, 
akik maguk is a fenomenológia felől jönnek. Ilyen például Jocelyn Benoist, aki szerint bár 
van realitás, mégsincs „abszolút” realitás (Benoist, 2017, pp. 26, 53). 

about:blank
https://www.persee.fr/doc/fdart_1265-0692_1994_num_1_1_1067
https://www.persee.fr/doc/fdart_1265-0692_1994_num_1_1_1067
https://doi.org/10.3406/fdart.1994.1067
https://doi.org/10.3917/herm.dupor.2017.01.0111
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816678976.001.0001
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816678976.001.0001


Popovics Zoltán: „A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty? 

 
NAGYERDEI ALMANACH 
http://nagyalma.hu/szamaink/szerzoi_jogok/ 

 
2025/2. 15. évf. 32. 

ISSN 2062-3305 

 

83 

Deleuze, G. & Guattari, F. (1991). Qu’est-ce que la philosophie? Minuit. 
Deleuze, G. & Guattari, F. (2013). Mi a filozófia? (Farkas H., Ford.) Műcsarnok. 
Ferraris, M. (2004). Goodbye, Kant! Bompiani. 
Harman, G. (2002). Tool-Being: Heidegger and the Metaphysics of Objects. Open 

Court. 
Harman, G. (2005). Guerrilla Metaphysics: Phenomenology and the Carpentry of 

Things. Open Court. 
Husserl, E. (2006). Späte Texte über Zeitkonstitution (1929–1934): Die C-Manus-

kripte. Springer. (Husserliana Materialien VIII.) 
Jabès, E. (1990). Le Seuil, Le Sable: Poésies complètes 1943–1988. Gallimard. 
Marosán B. P. (2025). Kontextus és fenomén III.: Az abszolút anatómiája. L’Har-

mattan. 
Meillassoux, Q. (2006). Après la finitude: Essai sur la nécessité de la contingence. 

Seuil. 
Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Gallimard. 
Merleau Ponty, M. (1964a). L’Œil et l’Esprit. Gallimard. 
Merleau Ponty, M. (1964b). Le visible et l’invisible. Gallimard. 
Merleau-Ponty, M. (1995). La Nature: Notes, Cours du Collège de France. Seuil. 
Merleau-Ponty, M. (2002). A szem és a szellem (Vajdovich Gy. & Moldvai T., 

Ford.). In Bacsó B. (Szerk.), Fenomén és mű (pp. 53–77). Kijárat. 
Merleau Ponty, M. (2006). A látható és a láthatatlan (Farkas H. & Szabó Zs., 

Ford.). L’Harmattan – Szegedi Tudományegyetem Filozófia Tanszék. 
Merleau-Ponty, M. (2011). A Természet: Jegyzetek a Collège de France-ban tartott 

előadásokhoz (Ullmann T., Ford.). In Bacsó B. (Szerk.), Tér, fenomén, mű (pp. 
259–269). Kijárat. 

Merleau-Ponty, M.  (2012). Az észlelés fenomenológiája (Sajó S., Ford.). L’Har-
mattan – Magyar Fenomenológiai Egyesület. 

Michalet, J. (2012). La chair comme plissement du Dehors: La lecture deleuzienne 
de l’ontologie finale de Merleau-Ponty. Chiasmi International, 13, 241–258. 
https://www.academia.edu/4262891/MICHALET_La_chair_comme_plis-
sement_du_Dehors_La_lecture_deleuzienne_de_lontologie_finale_de_Mer-
leau_Ponty_Chiasmi_international_n_13, utolsó elérés: 2025. június 29. 
https://doi.org/10.5840/chiasmi20111316 

Morton, T. (2013). Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the 
World. University of Minnesota. 

Richir, M. (1992). Méditations phénoménologiques: Phénoménologie et phéno-
ménologie du langage. Millon. https://doi.org/10.4000/books.pusl.13877 

Richir, M. (2000). Phénoménologie en esquisses: Nouvelles fondations. Millon. 
Richir, M. (2004). Phantasia, imagination, affectivité. Millon. 
Rimbaud, A. (1929). Seconde lettre du voyant, à Paul Demeny, 15 mai 1871. In A. 

Rimbaud, Correspondance inédite 1870–1875 (pp. 51–63). Éditions des cahiers 
libres. 

about:blank
https://www.academia.edu/4262891/MICHALET_La_chair_comme_plissement_du_Dehors_La_lecture_deleuzienne_de_lontologie_finale_de_Merleau_Ponty_Chiasmi_international_n_13_#loswp-work-container
https://www.academia.edu/4262891/MICHALET_La_chair_comme_plissement_du_Dehors_La_lecture_deleuzienne_de_lontologie_finale_de_Merleau_Ponty_Chiasmi_international_n_13_#loswp-work-container
https://www.academia.edu/4262891/MICHALET_La_chair_comme_plissement_du_Dehors_La_lecture_deleuzienne_de_lontologie_finale_de_Merleau_Ponty_Chiasmi_international_n_13_#loswp-work-container
https://doi.org/10.5840/chiasmi20111316
https://doi.org/10.4000/books.pusl.13877

	„A távollét metafizikája”. Realista filozófus-e Merleau-Ponty?
	Irodalom


